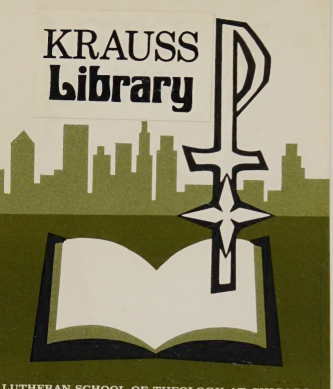
JESUIT-KRAUSS-MCCORMICK LIBRARY

3 9967 00074 6383

BR 300 .V5 Nr.145

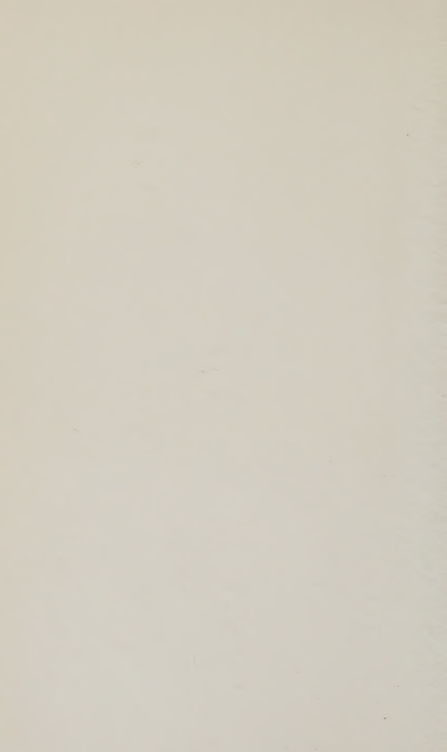


LUTHERAN SCHOOL OF THEOLOGY AT CHICAGO









# Reformationsgeschichte Livlands

\*

## Ein Überblick

von

Lic. Otto Pohrt

Professor der Theologie am Serderinstitut zu Riga

Mit einer Abbildung

M. Keinsius Nachfolger Eger & Sievers Leipzig 1928

KRAUSS LIBRARY
TUTHERAN SCHOOL OF THEOLOGY

#### Der

Sochwürdigen Theologischen Fakultät an der Philipps=Universität zu Marburg a. d. Lahn als Zeichen des Dankes für die ehrenhalber verliehene Würde eines Licentiaten der Theologie 300 .V5 .Nr. 145

### Geleitwort.

Reihe nordischer Reformationsgeschichten, die mit Holmquifts Arbeit über "Die schwedische Reformation von 1523-31", Heft 139 (1925), eröffnet wurde, findet hier eine Fortsetung in Bohrts "Reformationsgeschichte Livlands". Noch am Kriegsausgang wurde die Verbindung zwischen dem Verein für Reformationsgeschichte und den Kreisen geknüpft, die sich in Riga der Pflege der reichen und dramatischen heimischen Ge= schichte widmen. Dem großen Arbusowschen Werke, das als Band 3 unserer "Quellen und Forschungen" 1921 erschien, folgte desselben Autors Arbeit über "Wolter von Plettenberg und der Untergang des Deutschen Ordens in Preußen" in unseren Kleinen Schriften Nr. 131 (1919). Trot dieser Leistungen glaubten wir, daß mit einer kurzen lehrhaften Darstellung der komplizierten Gesamtentwicklung unter besonderer Berücksichtigung des neuen christlich-evangelischen Glaubens und Lebens unsern Lesern und auch dem Baltischen Lande selbst gedient sei. Wie die Reformation des alten Livland ein einziger großer Beweis unserer Kulturverbundenheit ist, so ist sie wieder eine Grundlage solcher Gemeinsamkeit für Jahrhunderte geworden. Und was die baltischen Brüder bamals von uns empfangen haben, das haben fie feit Berders und Hamanns Tagen durch bedeutende Anregungen, Leistungen, Persönlichkeiten, die in solch' reformatorischem Boden gegründet find, dem Mutterlande heimgezahlt. So ift es dem Verein eine besondere Freude, daß von dem Rigaer Herderinstitut, dieser jüngsten deutschen Sohen Schule im äußersten Norden unseres Volkstums, mit der vorliegenden Schrift ein neues Zeugnis unserer engen geistigen Ausammengehörigkeit ausgeht.

> Der Borstand des Bereins für Reformationsgeschichte.



### Vorwort.

Bur livländischen Reformationsgeschichte gibt es, namentlich was den ersten Zeitraum bis in die dreißiger Jahre des XVI. Jahrshunderts anlangt, reichlich Vorarbeiten.

Das leiber recht spärlich vorhandene Quellenmaterial ist zum größten Teil veröffentlicht und zugänglich. Einiges freilich und gerade frömmigkeitsgeschichtlich sehr Wichtiges harrt noch der Publizierung. Für die spätere Zeit dagegen sehlt noch das Meiste.

Wir besitzen ferner neuerdings eine große, das Material umfassende Darstellung dieses ersten wichtigsten Zeitraumes: Leonid Arbusow "Die Einführung der Reformation in Liv», Est- und Aurland" (in den Quellen und Forschungen zur Kes.- Gesch., hrsg. vom Ver. f. Kes.- Gesch.) Leipzig 1921. Ohne dieses Buch und ohne die weiteren bedeutsamen Teilarbeiten dieses Forschers hätte das vorliegende Büchlein nicht geschrieben werden können. Ihm sei dafür an dieser Stelle der aufrichtigste Dank gesagt, desgleichen aber auch für vielsache freundliche Hinweise und gütige Anteilnahme an dieser Schrift.

Des weiteren ist durch die großen Arbeiten von K. Holl, aber auch von H. Boehmer und P. Althaus (dem Alteren) die frömmigkeitsgeschichtliche Durchleuchtung der Epoche bedeutend vorwärtsgebracht worden.

Vor allem aber gilt mein Dank Herrn Geheimrat Prof. D. Dr. H. v. Schubert, dessen reformationsgeschichtlichen Arsbeiten ich die größte wissenschaftliche Anregung und Förderung verdanke, und dessen warme und herzliche Anteilnahme an allen unseren baltischen Bestrebungen auch diese Arbeit ermöglicht und gefördert hat.

Von diesen Voraussetzungen her versucht der vorliegende Überblick die Reformationsgeschichte Livlands zu erzählen, sowie die Kraft und die Eigenart des reformatorischen Christenstums in seinen verschiedenen Auswirkungen aufzuhellen und verständlich zu machen.

Wenn es gelungen sein sollte, Teilnahme und Interesse für die große Zeit aus der Geschichte unserer Heimat zu fördern,

so ist der Zweck der Arbeit erreicht.

Riga, im November 1928.

Der Berfasser.



# Inhalt.

|                                                               | Sette  |  |  |  |
|---------------------------------------------------------------|--------|--|--|--|
| Abkürzungen                                                   | . VIII |  |  |  |
| Cinleitung                                                    |        |  |  |  |
| 1. Die geographische Lage des Landes                          |        |  |  |  |
| 2. Die zeitgeschichtliche Einordnung                          |        |  |  |  |
| 1. Kapitel. Livland am Ausgang des Mittelalters               |        |  |  |  |
| 1. Der Deutsche Orden in Livsand                              |        |  |  |  |
| 2. Die Bistümer                                               |        |  |  |  |
| 3. Die Städte                                                 |        |  |  |  |
| 4. Die Frömmigkeit                                            |        |  |  |  |
|                                                               |        |  |  |  |
| 2. Kapitel. Die Anfänge der Reformation in Riga               |        |  |  |  |
| 1. Der Prälatentag in Ronneburg 1521                          |        |  |  |  |
| 2. Andreas Anopten vor seiner Rigaer Zeit                     |        |  |  |  |
| 4. Der Landtag zu Wolmar (Sommer 1522)                        |        |  |  |  |
| 5. Beitere Stärkung der Reformation in Riga                   |        |  |  |  |
| 6. Der Inhalt des evangelischen Glaubens in Riga              |        |  |  |  |
|                                                               |        |  |  |  |
| 3. Kapitel. Die kritischen Jahre 1523—1527                    |        |  |  |  |
| 1. Die Anfänge der Reformation in Reval, Dorpat und den übrig | -      |  |  |  |
| Städten des Landes                                            |        |  |  |  |
| 2. Die heimliche Entsenbung der Franziskaner nach Rom         |        |  |  |  |
| 3. Jaspar Lindes Tod und der Revaler Ständetag (Juli 1524)    |        |  |  |  |
| 4. Riga verweigert Blankenfeld die Huldigung                  |        |  |  |  |
| 5. Vilberstürme in Reval und Dorpat                           |        |  |  |  |
| 7. Plettenberg — alleiniger Herr Rigas                        |        |  |  |  |
| 8. Blankenfelds verräterische Beziehungen zu den Russen       |        |  |  |  |
| 9. Hendecks Schrift an Plettenberg                            |        |  |  |  |
| 10. Die Landtage zu Wolmar im März und Juli 1526              |        |  |  |  |
| 11. Bomhowers lette Angriffe auf die Evangelischen            |        |  |  |  |
| 12. Das Fastnachtsspiel des Burkard Waldis "Der verlorene Soh |        |  |  |  |
| 13. Der Schwarmgeist Melchior Hosmann                         | . 64   |  |  |  |
| 14. Bilberstürme                                              | . 67   |  |  |  |
| 15. Luthers Sendschreiben an die Livländer                    | . 74   |  |  |  |
| 16. Anopkens Rommentar zum Kömerbrief                         | . 79   |  |  |  |
| 17. Der Ertrag dieses Zeitraumes 1523—1527.                   | . 80   |  |  |  |
| Ar. wet Cetting Diejes Dettenmites 2000 -                     |        |  |  |  |

|     |          |                                                         |     | Sette |
|-----|----------|---------------------------------------------------------|-----|-------|
| 4   | Panitel. | Die weiteren Schicksale ber Reformation 1528-1562.      |     | 82    |
| ж.  | 1. Der   | Rahmen der äußeren Geschichte                           |     | 82    |
|     | 2. Der   | enangelische Gottesdienst                               |     | 85    |
|     | 3. Der   | Reformationsentwurf des Markgrafen Wilhelm              |     | 92    |
|     | 4. Die   | Reformation bei ben Letten und Esten                    |     | 100   |
| 6   | hluß .   |                                                         |     | 106   |
| 286 | eilagen. | I. Anopkens Thesen                                      |     | 114   |
|     | II. Ru   | m Kastnachtsspiel des Burkard Baldis "Der verlorene Sol | )n" | 126   |

### Abtürzungen.

Abh. 6. Hr.: Abhandlungen bes Herber-Instituts zu Riga. A. R.: Atten und Recesse ber Livländischen Stänbetage.

Arbusow, R.G.: Leonid Arbusow, Die Einführung der Reformation in Liv-, Est- und Kurland. Leipzig 1921.

Balt. Mtsichr.: Baltische Monatsschrift.

Bienemann: Fr. Bienemann, Aus Livlands Luthertagen. Reval 1883.

Brachmann: B. Brachmann, Die Reformation in Livland. Mitt. Bd. V. 1850.

v. Bruiningk: Herm. v. Bruiningk, Messe und kanonisches Stundengebet nach dem Brauche der Rigaschen Kirche im späteren Mittelalter. Mitt. Vd. XIX. 1904.

Geffden: Kirchenbienstorbnung und Gesangbuch der Stadt Riga nach den ältesten Ausgaben von 1530 flgg. Herausgegeben von Joh. Gesiden. Hannover 1862.

Rarge: Die Reformation und Gottesdienstordnung des Markgrafen-Erzbischofs Wilhelm von Riga vom März 1546. Von Paul Karge. Mitt. Vd. XXII. 1924.

Mitt.: Mitteilungen aus der livländischen Geschichte, herausgegeben von der Gesellschaft für Geschichte und Altertumstunde zu Riga.

S.B.: Sigungsberichte ber Gesellschaft für Geschichte und Altertumskunde zu Riga.

Taubenheim: Geo. A. Taubenheim, Einiges aus bem Leben Mag. Joh. Lohmüllers. Riga 1830.

11. B .: Liv-, Eft- und Aurländisches Urfundenbuch.

Bulg.: Bulgata

WA.: Luthers Berke. Beimarer Ausgabe.

## Einleitung.

"Livland" nannte man im Mittelalter und bis weit in die Neuzeit hinein das ganze Gebiet, das heute die Republiken Lettland und Estland umfaßt.

Der Berlauf und der Ertrag der livländischen Reformationsgeschichte ist bedingt durch die geographische Lage des Landes. Und andererseits: der Berlauf und der Ertrag der livländischen Reformationsgeschichte kann verstanden werden nur aus den Zeitverhältnissen des Spätmittelalters heraus.

1. Die geographische Lage des Landes. Livland ist Grenzland. Es gehört zum Westen und grenzt hart an den Osten. Die in nordsüdlicher Richtung verlausende Grenze (von dem Narwafluß über den Peipus, den Pleskauer See, über die Niederungen um den Lubahnschen See die an das Seengediet östlich von Dünadurg hin) bildet eine Scheide in natürsicher<sup>1</sup>), nationaler, konfessioneller, politischer, überhaupt in kultureller Hinsicht. Versetzen wir uns in das XV. und den Beginn des XVI. Jahrhunderts, so sinden wir östlich jener Grenzlinie auf dem Boden der osteuropäischen Tiesebene das Bolk der Kussen, die morgenländische Kirche, die Herrschaft der Teilgroßfürsten, die slawisch-griechischasiatischen Kultursormen; westlich jener Grenze dagegen über der estnisch-livisch-lettischen Unterschicht die Deutschen, die römischkatholische Kirche, die Herrschaft des Deutschen, die römischkatholische Kirche, die Herrschaft des Deutschen Reiches, die germanisch-romanisch-abendländische Kultur des Spätmittelalters.

<sup>1)</sup> Bgl. A. R. Rupffer, "Natürliche Zugehörigkeit und Grenzen bes Ostbaltischen Gebiets" (Kalender des Deutsch-Evangelischen Notstandskomitees 1919, Riga). Derselbe, "Grundzüge der Pflanzengeographie des oftbaltischen Gebietes" (Abh. des HJ., I, 1926, Nr. 6) S. 3—5 und 96—103.

Der westöstliche Grenzcharakter kommt zum Ausdruck beispielsweise in den Bauresten der einander gegenüberliegenden Festungen Jwangorod und Narwa: hier die westliche, dort die östliche Bauweise. Oder ein anderes Beispiel: der russische Metropolit Isidor reiste 1436 zur Unionsversammlung nach Florenz. Die erste abendländische Stadt, die er auf seiner Reise berührte, war Dorpat. Itder den Eindruck Dorpats meldet der Bericht: "Diese (Stadt) ist groß und hat sehr kunstreich gebaute steinerne Häuser, die wir, da wir dergleichen vorher nicht gesehen, mit Bewunderung betrachteten<sup>1</sup>)."

Livland ist Grenzland und steht damit in der Reihe der nach Osten gerichteten westlichen Grenzländer, die von Finnland aus über Livland, Litauen, Polen, Ungarn, Kumänien bis in die schwankenden Grenzen auf der Balkanhalbinsel das Abendland vom Morgenland trennen. Seine Sonderstellung hat Livland insofern, als es den am weitesten nach Osten vorgeschobenen Posten des Deutschen Keiches bildet und damit hier an einziger Stelle deutsche Kultur und deutsche Macht dis unmittelbar an die morgenländische russische Grenze heranträgt. Dieses war vor allem die Leistung des Deutschen Ordens.

Livland ist Grenzland und gleichzeitig Kampsland gegen Osten, in Sonderheit, seitdem am Ausgang des XV. und das ganze XVI. Jahrhundert hindurch die russische Macht anwuchs, an Stelle der Teilfürstentümer das Moskauer Zarentum trat und seine Angriffe auf die westlichen Nachbarn immer energischer und gesahrbringender unternahm. Die südlichen Nachbarn Livlands, die Litauer, waren zum größten Teil römisch-katholisch. Die orthodozen Litauer lösten sich gerade im XV. und beginnenden XVI. Jahrhundert von der Kirche Rußands und sind im Kesformationszeitalter zu allermeist protestantisch geworden<sup>2</sup>).

2. Die zeitgeschichtliche Einvrdnung. Die abendländische "dristlich-kirchlich geleitete Einheitskultur", wie sie aus der Zeit

<sup>1)</sup> Bgl. Rich. Otto, "Über die Dorpater Klöster und ihre Kirchen", Dorpat 1910, S. 12f.

<sup>2)</sup> Bgl. N. Bonwetsch, "Kirchengeschichte Rußlands", Leipzig 1923, S. 44ff.

der großen Bäpste von Gregor VII. bis Innocenz III., der Aluniazenser und Zisterzienser, Bernhards v. Clairvaux und Thomas' v. Aquino her bekannt war, wurde am Ende des Mittelalters erschüttert. Anfangs äußerlich noch wenig sicht= bar trat eine Berweltlichung der Kirche ein. Im Laufe ber letten Jahrhunderte des Mittelalters begann ein Stud der mittelalterlichen Kultur nach dem andern zu verweltlichen und seine eigengesetlichen Wege zu gehen. Andererseits suchten die wirklich christlich frommen Areise, die jene Verweltlichung spürten und verurteilten, immer aufs neue die Kirche zu reformieren1), freilich ohne nennenswerten Erfolg, da die Rirche selbst bei ihrer Verweltlichung verblieb: oder aber sie zogen sich von der offiziellen Kirche mehr oder weniger bewußt und ausgesprochen zurück und lebten ihres christlichen Glaubens häusig in abgeschlossenen Gesinnungsgenossenschaften — neben der Kirche her. Unbemerkt oder unbeachtet, verdächtigt oder verfolgt. Natürlich hat die katholische Kirche mit immer neuen Mitteln versucht, ihren alten Einfluß auf die christliche Welt wiederherzustellen. Die Lock- und Drohmittel, die sie anwandte, wurden immer mehr gesteigert. Die weitgehenden Zugeständnisse an die Anschauungen und Bünsche des Bolkes, die immer wieder bereitwilligst gewährten Ablässe<sup>2</sup>), die Sanktionierung volksabergläubi= scher Himmels- und Höllenvorstellungen, die häufigen Beiligiprechungen und heftigen Ketterberfolgungen, die vielen Reglementierungen dogmatischer und kultischer Art, die überspannten Chrenansprüche für den Klerus — alles dieses zeigt die innere Unsicherheit und die tatsächliche Verweltlichung. Daß es innerhalb der Kirche vielfach ernste, christliche Männer gab, die sich diesem Niedergang entgegenstellten und ihn aufzuhalten suchten, ist gewiß der Fall, vermochte aber nicht die Hauptbahn zu änbern.

Zwei Erscheinungen heben sich besonders heraus. Der mittelsalterliche Feudalstaat, in den die Kirche als der erste Stand

<sup>1)</sup> Bgl. vor allem die Reformkonzilien sowie die Reformen der großen Bettelorden.

<sup>2)</sup> Bgl. Hashagen, "Landesherrliche Ablaßpolitik vor der Reformation" (8. f. KG. 1926, I.) S. 11 f.

eingebaut war, begann sich in den Untertanenstaat zu verswandeln, der seine Souveränität auch auf die Kirche ausdehnen mußte. Das machte sich naturgemäß am stärksten in den national geschlossenen Staaten wie Frankreich und England geltend. Aber auch in den einzelnen Territorien des Deutschen Reiches traten die Umrisse einer Landeskirche in Sicht.). Die Landesfürsten gewannen an Macht; die politischen Grenzen begannen, auch kirchlich die Territorien immer sester zu umsschließen.

Als ein weiteres Merkmal dieses Zeitraumes kommt in Betracht die immer mehr an Bedeutung gewinnende Lebensform der Stadt. Neben die Lebensformen des ritterlichen und geist= lichen Standes traten immer entschiedener und erfolgreicher die des städtischen Bürgers, namentlich im Deutschen Reich. Hier sammelte sich Reichtum, Bildung, Unternehmergeist und damit Kraft und Einfluß. Sier lebten die Bürger ihrem Sandel und Gewerbe, unkriegerisch, mehr auf Verteidigung und Schut als auf Angriff bedacht. Hier schuf ein ausgesprochener Gemeinschaftssinn allerlei Art von Berufs- und Standesgenossenschaften, die häufig über die Einzelstadt hinausgriffen und die Mitglieder mit den Zunft= oder Standesgenossen verbündeter Städte zu= sammenschloß. Endlich verband namentlich der mächtige Bund der Hanse die bedeutenden Handelsstädte zu einer imponierenden und einflufreichen Großmacht und sicherte ben zugehörigen Städten Schutz und Einfluß. Das Leben und die Arbeit gedieh unter dem starken Gruppenschutz der städtischen Gemeinschaften. Diese städtische Lebensform bildete ihre eigene, vom ritterlichen Leben vielfach abweichende Tradition heraus; entwickelte ihre gang bestimmten, wiederum vom ritterlichen Leben vielfach abweichenden Tugenden und Untugenden und begann damit innerlich überhaupt von den Ausdrucksformen der bisherigen, ritterlich-monchischen Kirchenkultur sich zu lösen, obwohl zunächst das ganze Gruppenleben der Stadtbürger unter den Außenschut und das Protektorat katholischer Heiligen gestellt worden war, und damit in den Städten eine gewisse Verbürgerlichung des Katholizismus eintrat.

<sup>1)</sup> Bgl. Hashagen, a. a. D.

Diese Dinge: der Verfall des Katholizismus und in dessen Gesolge die wachsende Macht der Territorialherrschaften, sowie die der Handelsstädte bildeten die zeitgeschichtliche Voraussehung für den Eintritt der Resormation wie im übrigen Reich, so inssonderheit auch in Livland.

#### 1. Kapitel.

## Livland am Ausgang des Mittelalters.

"Zu merdenn. Lieflandt ist ohngefehr 100 meil wegs lang medt 20 meil wegs breit, Ein gut Königreich, hat in sich sechs Fürstentumb, den Teuzschenmeister mit seinen Comtorn undt Gebietigern, und den fünf Bischofthumb, mit ihren zugehörigen Embtern, Nemlich das Erzstift Riga das Eröste, das Stift Derbt das gewaltigste, das Stift Desel das Reichste, Revel das geringste und Churlandt das geruhsambste<sup>1</sup>)".

Das walds und sumpfreiche Livland war dünn bevölkert. Die breite Unterschicht der Bevölkerung bildeten die "Undeutschen": im Norden die Esten, im Süden die Letten. An den Küsten die von den Letten immer mehr zurückgedrängten Liven. Die Oberschicht bildeten die Deutschen. Sie haben das Land beherrscht, geschützt, gepflegt. Herrschaft, Schutz und Pflege des Landes wurden geübt von den großen Organisationen des Deutschen Ordens, der Bistümer und der Städte.

1. Der Deutsche Orben in Livland. Der Deutsche Orben, auch der livländische Zweig, stellte ein bezeichnend mittelalterliches geistlich-weltliches Gemeinwesen dar, das landesherrliche Gewalt, militärische Strenge und straffe Verwaltungstechnik mit glühender Begeisterung für Ausbreitung und Schuß des Christentums verband. Die erste Aufgabe des Deutschen Ordens war die Eroberung und Christianisierung des Landes gewesen. Nach Lösung dieser Aufgabe hatte er vor allem das Land zu schüßen: nach Osten gegen die Aussen: Im XV. und XVI. Jahrhundert wurde die steigende Macht der Russen immer drohender, die Abwehr immer notwendiger, aber

<sup>1)</sup> Aus Grefentals Chronif, XVI. Jahrh.

auch schwerer. Der größte livländische Ordensmeister Wolter von Plettenberg hatte kurz vor dem Beginn der Reformation 1502 den Russen bei Smolina eine entscheidende Niederlage beigebracht und damit das Land für längere Zeit gesichert. eine Helbentat lebte dieser Sieg noch lange im Bewußtsein der Livländer fort. Freilich, die Russengefahr hing trokdem nach wie vor wie eine drohende Wetterwolke im Often. Gleichzeitig wurde vom Orden die wirtschaftliche Kultur des Landes gefördert und entwickelt. Ihm gehörte der größte Teil des Landes, zu Beginn des XVI. Jahrhunderts Landgebiete in der Größe des heutigen Bapern. Die gesamten Orbensländereien standen miteinander in direktem Ausammenhana, Streustücke aab es nicht. Die Residenz der Meister war das feste Schloß Wenden; auch sonst überall im Lande waren an den strategisch günstigsten Stellen die festen Ordensburgen errichtet, deren Ruinen noch heute von der einstigen Macht und Bedeutung des Ordens eine beredte Sprache sprechen. Gegen Ende des Mittelalters verlor der Orden immer mehr seinen geistlichen Charafter und war zu einer fast souveränen, militärischen und politischen Gewalt geworden.

- 2. Die Bistümer. Es gab in Livland das Erzbistum Kiga, die Bistümer Dorpat, Keval, Desel-Wiek, Kurland. Abgesehen von Keval besaßen die Bistümer und namentlich das Erzbistum Kiga beträchtliche Landgebiete mit ihren Stiftsritterschaften und Burgen. Bistum und Orden rangen miteinander um die Obergewalt über das ganze Land. Es spielte sich hier im Aleinen der gleiche Kamps ab, wie er im großen Westen als Kamps zwischen Kirche und Staat die Signatur des Mittelasters überhaupt gebildet hatte. Aber auch innerhalb der Bistümer stritten mitseinander Bischof und Kitterschaft.
- 3. Die Städte. Die "Städte" schlechthin in Livland waren Riga, Dorpat, Keval; die übrigen folgten in weitem Abstande und hatten geringe Bedeutung. Wenn Lübeck, die größte Stadt an der Ostsee, mit 10000 Einwohnern angenommen werden kann, so mochte Kiga, die zweitgrößte, etwa 8000, Dorpat 6000 und Reval 4000 Einwohner zählen<sup>1</sup>). Das Stadtbild war hier in

<sup>1)</sup> Bgl. Arbusow R. G. S. 17.

Livland bas gleiche wie sonft in Nordbeutschland: bas Gewirr der hochgiebligen Häuser an engen, gewundenen Gassen und Gäßchen, auf engem Raum zusammengedrängt, burch Gräben und sturmsichere Schukmauern zusammengehalten, überraat von den hohen Dächern und Türmen der Kirchen; so boten die Städte ein Bild abgeschlossener, wohlgeschützter und starker Eigenart. Die ältesten bekannten Bilber Rigas und Revals zeigen den gleichen Charakter wie die Städtebilder einer beliebigen etwa gleichgroßen deutschen Handelsstadt. Erwähnt sei, daß das älteste Stadtbild Lübecks sich auf einem Revaler mittelalterlichen Flügelaltar findet1). Hier in diesen Städten, die sich ihrer Stellung als aristofratisch regierte Handelsrepubliken wohl bewußt waren. lebten die Bürger ihr Leben: nach außen geschlossen, nach innen bagegen in allerlei Gilben, Bruderschaften usw. gegliebert, häufig aber auch durch allerlei eifersüchtige Standes- und Familienzwistigkeiten zerspalten und zerklüftet. Wir können, namentlich für Riga und Reval, den Nachweis erbringen, daß die Kulturformen bes Bürgerwohlstandes von Lübeck, Westfalen, Köln, aber auch von den süddeutschen Städten her beeinfluft waren; daß Recht und Sitte, Handel und Gewerbe, Runft und Wissenschaft im wesentlichen, wenn auch in bescheidenem Umfange und in vielleicht etwas rauheren Formen entsprechend dem nördlichen Kolonialboden, so doch immerhin deutlich und im Laufe der Zeit in steigendem Maße die Grundlagen des fortschrittlichen städtischen Lebens bildeten. Die Städte waren deutsch, die Sprache insonder= heit Niederdeutsch. Während im preußischen Ordensland, abgesehen von den Städten Danzig und Elbing, die offizielle und Urkundensprache das Hochdeutsche war2), haben in Livland Orden und Städte niederdeutsch geschrieben. Das erste hochdeutsche Gesangbuch in Riga erschien erst 1615.

Livland bildete politisch einen Teil des Reiches: der Erzbischof und die Bischöfe (außer denen von Kurland und Reval) waren als Markgrafen Reichsfürsten. Der Orden bildete von Hause aus einen Teil des Reiches. Aber das Land unterstand

<sup>1)</sup> Bgl. Otto Grautoff, Die Baltischen Provinzen, Bd. 3 Bauten und Bilber, 1916, Abb. 90.

<sup>2)</sup> Genauer: Das Mittelbeutsche. Bgl. B. Ziesemer, "Die Literatur bes Deutschen Orbens in Preußen", 1928, S. 25 ff.

gleichzeitig dem Papst: als Marienland schon durch Innocenz III. unter die direkte Obhut Koms gestellt, mochte es als Einfallstor angesehen werden, um die schismatischen Kussen der römischen Kirche zu gewinnen. Auch der Orden unterstand Kom. Blankensfeld war, bevor er Erzbischof von Kiga wurde, Vertreter des Ordens bei der römischen Kurie gewesen.

4. Die Frömmigkeit. Livland war christlich-katholisch. Freilich, bei der undeutschen Landbevölkerung kann das Christentum nicht allzu tief eingedrungen sein, wenigstens wird immer wieder, und zwar noch weit über das Reformationszeitalter hinaus über allerlei heidnisch-abergläubische Gebräuche beim Bauernvolk geklagt: so, daß sie statt ihre Toten bei den "Kirchen, christlich und ehrbarlich" zu begraben "die alten veldcapellen und Begräbnüsse" verwandten") oder "im Busch" bestatten"). Aber schon vor der Resormation, besonders im XV. Jahrhundert, wird den Landgeistlichen immer wieder eingeschärft, bei der Predigt, deren Pssege ausdrücklich empsohlen wird, und bei der Seelsorge sich der Landessprache zu bedienen oder für Dolmetscher zu sorgen").

Für die Christlichkeit der deutschen Bevölkerung in Livland läßt sich der gleiche Zustand feststellen wie im Westen. Auf der einen Seite eine gesteigerte und vergeistigte Christlichkeit und auf der anderen Seite Entartung und Berweltlichung. Die Zahl der Kirchen und Altäre ist sehr groß. Am Borabend der Keformation sind beispielsweise für Riga nachgewiesen 15 Kirchen und Kapellen, die erzbischössiche Kathedrals oder Domkirche mit mindestens 31 Altären; auch für die Pfarrkirche St. Petri sind 31 Altäre bekannt<sup>4</sup>). Vermutlich hat es aber in diesen beiden Hauptkirchen Kigas noch mehr Altäre gegeben.

In der Stadtbibliothek zu Riga hat sich eine schöne Pergamentshandschrift aus der Wende zum XV. Jahrhundert erhalten. Diese Handschrift enthält das Meßbuch des "Altars zum Heiligen Kreuz", der Rigischen Kathedralkirche, das bis in die Reformationszeit

<sup>1)</sup> Bgl. Sehling, "Kirchenordnungen", Bd. V, S. 105.

<sup>2)</sup> Bgl. Edith Rurt, "Berzeichnis alter Rultstätten in Lettlanb" (Mitt. Bb. XXII, Heft II, Riga 1924,) S. 48.

<sup>3)</sup> Bgl. Arbusow R. G. S. 60.

<sup>4)</sup> Bgl. v. Bruiningt S. 588.

hinein in Gebrauch geblieben war. Dieser "Altar zum Beiligen Kreuz" war der Hauptaltar der Laienmesse, und wir gewinnen durch dieses Megbuch einen anschaulichen Einblick in die tägliche Laienmesse dieser bedeutendsten Kirche des Landes. Vergegenwärtigen wir uns die Lage dieses Altars und den Hauptinhalt, auf den die spätmittelasterliche katholische Messe abzielt, so sehen wir etwa folgendes: ber "Altar zum Heiligen Kreuz" befand sich unmittelbar vor dem Chor in der Längsachse der Kirche. Darüber erhob sich auf einem das ganze Hauptschiff überquerenden Balken das mächtige holzgeschnitte Triumphkreuz mit dem Gekreuzigten, rechts und links (vom Gekreuzigten aus) Maria und Johannes unter dem Kreuz. Das Triumphkreuz der Kathedralkirche zu Rigg ist verloren, dafür hat sich dasjenige der St. Zakobikirche in Riga erhalten1). Ferner ist erhalten eine Triumpharuppe in der St. Nikolaikirche zu Reval, vielleicht aus der ersten Sälfte des XV. Jahrhunderts. Des weiteren besitzen wir die Holzfiguren ber Maria und des Johannes, vermutlich aus der St. Johannis= firche zu Dorpat, und schließlich sind vor kurzem zutage getreten die etwa halblebensgroßen holzgeschnitten Figuren der Maria und des Johannes aus dem Kirchlein zu Lanzen (bei Vilten in Kurland), die zwar kaum von einem Triumphkreuz stammen werden, jedenfalls aber ihren Plat neben einem Aruzifir gehabt haben, vermutlich über dem Hauptaltar. In jenem oben erwähnten Rigaer Meßbuch findet sich ein sog. Kanonbild, d. h. eine über das ganze Pergamentblatt hin gemalte Darstellung des Gekreuzigten mit Maria und Johannes.

Solcherart hat in katholischer Zeit auch in unseren livländischen Kirchen das alles überragende Kreuz Christi den aufblickenden Andächtigen bei seinem Eintritt begrüßt und ebenso hat das Kreuz Christi den amtierenden Priester beim Höhepunkt des Sakramentes im pergamentenen Meßbuch gemahnt. Allein die Messe unter dem Triumphkreuz, obwohl eine Laienmesse, wurde in der dem Bolk unverständlichen lateinischen Sprache gelesen. Ferner, Zielpunkt und Höhepunkt dieser Messe bildete die durch den Priester vollzogene unblutige Wiederholung der Opferung Christi, verbunden mit dem Glauben an die tatsächliche Wandlung

<sup>1)</sup> Bgl. H. Löffler, "Ein mittelalterliches Triumphkreuz im Dommuseum in Riga" (Mitt. XXIII).

des Brotes und Weines in Leib und Blut Christi. Schlieklich bringen die händeringenden und tränenzerfließenden Mebenfiguren des Gekreuzigten, sowie die Karfreitagslyrik auch gerade der livländischen spätmittelalterlichen Kirche vorwiegend und an erster Stelle das Gefühl menschlichen Mitleides mit dem sterbenden Beiland zum Ausdruck. Dieses geschieht gewiß vielfach in kunstlerisch schöner Form und gewiß in tiefergreifender Beise, aber es ist eben nur Mitleid1). Dieser Glaube an die Wandlung oder die Transsubstantiation bildete einen der Brennpunkte des spät= mittelalterlichen Katholizismus überhaupt, und wir können an einer Reihe von Urkunden und Denkmälern die große Bedeutung ermessen, die dieser Gedanke auch in Livland gehabt hat: in Anlaß jenes oben erwähnten Sieges der Deutschen über die russischen Horben (1502) wird von dem Erzbischof zu Riga verfügt "zum Lobe Gottes . . . . in ganz Livland an diesem Tage (14. Sept.) eine feierliche Prozession mit dem verehrungswürdigen Sakrament (d. i. dem Fronleichnam, den Abendmahlselementen) abzuhalten", hierbei soll das Te Deum laudamus gesungen werden und am Schluß der Hunnus:

> "Danket nun alle Gotte dem Herrn Der in seiner Güte Uns frei gemacht Bon der Kussen Gewalt<sup>2</sup>).

Grates nunc omnes Reddamus Domino Deo Qui sua benignitate Nos liberavit De Ruthenica potestate."

Dieses Lied stellt eine livländische Bariante zu jener bekannten Weihnachtssequenz des Notker Balbulus dar, wo statt "benignitate"— "nativitate", und statt "Ruthenica"— "Diabolica" zu lesen stand. Bgl. v. Bruiningk S. 227 f.

<sup>1)</sup> Bgl. Pohrt, "Zur Frömmigkeit Luthers" ("Baltische Blätter", Riga 1924). Zu erwähnen wäre noch, daß im Rigaer Brevier (1513) sich bezeichnenderweise eine Passionismesse findet mit dem Titel Memoria passionis Christi et beatae Virginis compassio. v. Bruiningk S. 166 f.

<sup>2)</sup> Dieser Text ist enthalten im Rigaer Brevier, einem Frühbrud aus bem Jahre 1513: ad laudem Dei statutum fuit, quod ... per totam Livoniam illa die solemnis processio agatur . . . . . cum venerabili sacramento . . . . et cantetur Te Deum laudamus et infine

Ein weiteres Beispiel für die Verbreitung des Wandlungsgedankens bildet ein merkwürdiges Kevaler "Mühlenlied", das in naiv volkstümlicher Weise jene katholische Airchenlehre in die Anschauung vom Bau und Arbeit einer Wassermühle überträgt, in die die 4 Evangelisten das Evangelium von der Heilsgeschichte Christi hineinschütten, und die daraus die Seelenspeise mahlt.). Diese ganze katholische Abendmahlsanschauung knüpft an die Leistung des Menschen vor Gott an, d. h. menschliche Tüchtigkeit bildet den Ausgangspunkt.

Das "grundlegende Andachtsbuch der katholischen Kirche" ist das Brevier oder Stundenbuch. Es gibt die genauen Anweis sungen darüber, wie täglich die "Stunden" oder "Horen" im göttlichen Dienst (divinum officium) mit Gebet, Lesung, Psalmodie und Gesang abzuhalten sind. Unmittelbar vor der Reformation (1513) erschien im Druck in lateinischer Sprache das "Brevier nach Ritus und Gebrauch der Heiligen Rigaschen Kirche2)." Dieses Buch liefert vielleicht den bezeichnendsten Einblick in die vorreformatorische Christlichkeit der Riggichen Kirche, da sein Gebrauch für Welt- und Klostergeistliche zur tagtäglichen Sandhabung Vorschrift war und gewiß auch vielfach frommen Laien zur Erbauung gedient hat. Zwei Kirchenjahre sind hier, wie überhaupt im römischen Brevier, gewissermaßen ineinander geschoben: einerseits das eigentliche Kirchenjahr (de tempore) "wie es. mit der Adventszeit beginnend durch die drei großen Festkreise Weihnachten, Oftern, Pfingsten gegliedert wird. Es ift ein nur in der Beihnachtszeit fest an den weltlichen Ralender gebundenes, sonst aber bewegliches Jahr, das uns hier entgegentritt: es gliedert sich nicht nach Monaten, sondern nach Wochen"3). Andererseits ber Kalender der Marien- und Heiligenfeste. Das Rigaer Brevier bestätigt nun — das hat v. Bruiningk nachgewiesen — den auch

<sup>1)</sup> Bgl. Pohrt, Zur Frömmigkeitsgeschichte Livlands zu Beginn der Reformationszeit (Abh. d. HJ., I, Nr. 4, 1925) S. 4—10.

<sup>2)</sup> Breviarium secundum ritum et usum sancte Rigensis ecclesie. Das lüdenhafte Exemplar ber Stadtbibliothek zu Riga ift bibliographisch ein Unifum. Es ist eingehend beschrieben und behandelt von v. Bruiningk, a. a. D.

<sup>3)</sup> Bgl. H. Liehmann, "Einführung in das Römische Brevier" (Kl. Texte für Borlesungen und Abungen Hest 141), Marcus u. Weber, Bonn 1917, S. 14.

sonst festzustellenden konservativen Sinn der livländischen Kirche: Riga ist äußerst zurüchaltend in der Übernahme neuer Heiliger. Aber vor allen Dingen hat uns das Rigaer Stundenbuch eine reiche Fülle von Hymnen und Kirchengesängen überliesert, von denen eine ganze Reihe im sonstigen Hymnenschat der mittelalterlichen katholischen Kirche nicht nachgewiesen ist, und vermutlich der Rigaschen Kirche ihre Entstehung verdankt. Hieraus dürsen wir schließen, daß bereits im Mittelalter die kirchliche Musik in Riga liebevoll gepflegt worden ist. Feinste religiöse Lyrik? durchzieht in Gebet und Gesang nach diesem Rigaer Brevier das tägliche Leben der Geistlichen, bilden doch die Psalmen die Grundsage des Stundenbuches. Aber die Menge der Vorschriften, der Umfang des täglich, fast stündlich zu erledigenden Pensums barg in sich die Gesahr der Vielgeschäftigkeit und Veräußerlichung, eine Gesahr, der gewiß viele erlegen sind.

Des weiteren haben wir hier bes Mönchtums Erwähnung zu tun. Es gab in Livland Niederlassungen der Zisterzienser³), der Augustiner, vor allem aber die Konvente der großen Bettelsorden der Dominikaner und Franziskaner⁴). Aus den leider spärlich erhaltenen Aberresten der Klosterbibliotheken (in Kiga und Reval) ist zu ersehen, daß in den Klöstern die Mönche die wissenschaftliche und erbauliche Literatur ihrer Zeit in hohem Maße gekannt haben, ja man darf sagen beherrscht haben. Die gelehrten Theologieen der großen Weister sind fleißig gelesen worden. Unter anderem hat sich in Riga nachweislich aus der Dominikanerbibliothek erhalten "daß Leben Christi" des Kartshäusers Ludolph von Sachsen, ein voluminöser Inkunabelsoliant (Kürnberg 1478). Dieses Buch enthält in seinem ersten Teil

<sup>1)</sup> Sämtliche "Rigasche" Hymnen sind in vollem Wortlaut im Anhang II bei v. Bruiningk abgedruckt.

<sup>2)</sup> Gerade Riga bevorzugte in ausgesprochener Beise bie frühen humnen.

<sup>3)</sup> Die aristokratischen Rlöster Padis und Falkenau. Die Nonnenklöster in Riga, Reval, Dorpat und Leal.

<sup>4)</sup> Dominikanerkonvente in Riga, Reval, Dorpat und (seit etwa 1520) Rarwa. Franziskanerklöster in Riga, Dorpat, Fellin, Lemsal. Werenberg, Hasenpoth, Kokenhusen. Franziskanerinnenklöster in Riga und Dorpat. Die meisten Dominikaners und Franziskanerklöster hatten sich der großen Resorm innerhalb der Bettelorden angeschlossen.

die mit vielen Legenden durchsette Beschreibung des Lebens Christi und in seinem zweiten Teil "Übungen" (Exercitia) oder Anweisungen zur Nachfolge Chrifti, namentlich seines Leidens. Die handschriftlichen Randnotizen im Rigaer Exemplar, besonders am Schluß bes Buches, zeigen, daß bie Dominikanerpatres diese Exercitien fleißig geübt haben1). Ferner hat sich in Riga, vermutlich aus der gleichen Dominikanerbibliothek, erhalten eine niederdeutsche übersetzung der berühmten und im Spätmittelalter sehr viel gelesenen "Goldenen Legende" des Jacob de Boragine2), einer großen Sammlung von Beiligengeschichten. Das Rigaer Inkunabelezemplar enthält eine Reihe von Legenden in umfänglicherer und ursprünglicherer Form, als die heutigen katholischen Ausgaben sie zu bieten pflegen. Diese beiden Bücher nun, das Leben Christi des Ludolph von Sachjen und die Goldene Legende des Jakob de Boragine, an denen die Rigaer Mönche sich am Borabendder Reformation erbauten —, diese selben beiden Bücher haben im Sommer des Jahres 1521 am entgegengesetten Ende der damaligen katholischen Welt, in Spanien, dem auf dem Schlosse Lonala auf dem Krankenbett darniederliegenden Ritter Janatius zur Lektüre gedient und ihn aus einem weltlichen Kitter zum Ritter der Heiligen Jungfrau gewandelt3).

Neben der stillen Gelehrtenarbeit über den heiligen Büchern hatten die Dominikaner und Franziskaner ihre Hauptaufgabe in der Pflege von Seelsorge und Predigt, die sie nicht nur in ihren Klosterkirchen, sondern auch auf weiten Wandersahrten ins flache Land hin ausdehnten<sup>4</sup>). Die landische Pfarrgeistlichkeit

<sup>1)</sup> Solcher Anweisungen zur "Nachfolge Christi" gab es im Spätmittels alter eine reiche Fülle. Bielleicht am weitesten in der detaillierten Anweisung geht das "Rosetum exercitorem spiritualium" bes Jan Mauburn. Ein Druckeremplar der 2. Ausgabe dieses Buches (Paris 1510), vermutlich aus der ehes maligen Dominikanerbibliothek, besitzt das Stadtarchiv in Reval.

<sup>2)</sup> Niederdeutsch "Dat Levend der Hylligen mit velen nien ser merdliken Historien dorchmenget ut dem Latin int Dutsche gebracht. Lübeck. Int Jar unsers Herren MCCCCXCIX."

<sup>3)</sup> Bgl. heinrich Boehmer, "Lonola und die beutsche Mustit" (Verh. d. Sächs. Akad. der Wiss., Bd. 73, Heft 1, Leipzig 1921), S. 14f.

<sup>4)</sup> UB., II. Mbt., Bb. 3, Mr. 949, ©. 705. De celebracione in altari portatili dicunt (sc. bie Dominifancr), se habere privilegium et consuetudinem, et necessarium esse aliquando, quia aliqui per multa miliaria distant ab

mußte solche Arbeit der Bettelmönche als störende Einmischung ins eigene Arbeitsgebiet empfinden, sowie den Bettel der Mönche als empfindliche Vorwegnahme der ihnen zustehenden Einkünfte an; hen.

Neben den eigentlichen Bettelorden finden wir auch in Livland die Gemeinschaften der sog. dritten Regel (Tertiarier), d. h. Laiengruppen vor allem unverheirateter oder verwitweter Frauen, die sich zusammentaten und ihr Leben nach abgemilderten Ordensvorschriften regelten. Diese Tertiarierkonvente verbanden sich zuweilen mit sog. Hospitälern "zum Heiligen Geist" (so in Riga und Dorpat), Wohltätigkeitsstiftungen, die teils unter städtischer, teils unter kirchlicher Leitung standen.

Solcherart gleiten die Frömmigkeitsideale der spätmittelsalterlichen Bettelorden über die Tertiarier hin in die Konvente zum Heiligen Geist und darüber hinauß, namentlich in den Städten in rein weltliche Standess und Berufsgemeinschaften hinein. Diese Lebenss und Frömmigkeitsideale, so verschieden sie im einzelnen gewiß auch gewesen sind, stehen doch alle unter dem einen Zeichen der sog. "devotio moderna", d. h. der Gesinnung, die vor allem die Tugenden der Demut und des Gehorsams pflegt. Umgekehrt galt als die böseste Todsünde vielsach die "superdia", der Hochmut.

Wie ein feines goldenes Net überspann und durchzog die katholische Christlichkeit damals auch in Livland in Kirche und Messe, in Sakrament und Wort, in sirchlicher Wissenschaft und Kunst, in seierlichem Meßgottesdienst und schlichter Privatandacht, in Heiligendienst und Reliquienverehrung das gesamte Leben auch der Laien und diese katholische Christlichkeit hatte gerade im letten Jahrhundert vor der Reformation in hohem Maße die Außenseite auch der Lebenssormen bei den Laien bestimmt in Brauch und Sitte, in Formel und Redewendung, dis hinein in die Zeitbestimmung für Säe- und Erntearbeiten, Dienstbotensanheuerung, Pacht- und Zahlungstermine usw.

ecclesiis parochialibus, quas propter nives, pluvias et tempestates non adeunt, et ita aliquando sunt per multos menses sine missa et audiencia verbi Dei, quod fratres semper predicant, quando eis in domibus celebrant etc.

Das ganze Leben nach Gezeiten im Kalender und bas ganze Land nach Ortschaften in den Gebieten unterstand auch in Livland dem Schut und der Aufsicht der katholisch-chriftlichen Rirche, die namentlich in ihren vielen Heiligen die Einzelgebiete aller menschlichen Röte und Bünsche, Hoffnungen und Befürchtungen fürforglich umhegte. Wenn, wie oben erwähnt, Livland in der Aufnahme neuer Heiliger im Bergleich zum Westen als konservativ bezeichnet werden muß, so ist immerhin auch hier die Heiligen= verehrung weit verbreitet. Allen voran steht die Jungfrau Maria. Livland war Marienland1). Seit jener berühmten Erklärung des großen Papstes Innocenz III.2) war der Kultus und die Verehrung der Heiligen Jungfrau auch in Livland ständig gestiegen. Die großen politischen Mächte bes Landes, Orden, Erzbistum und auch die Städte3) unterstanden ihrem Schutz. Auch in Livland wie in Preußen gab es feste Ordensschlösser mit den Namen Marienburg und Frauenburg. Unter den 157 Hymnen, die v. Bruiningk nach dem obengenannten Brevier für Riga nachgewiesen hat, sind 32 Marienlieder. Allüberall grüßte die Heilige Jungfrau den gläubigen Livländer und getröstete ihn ihres freundlichen Schutes. Das weitaus Meiste an Denkmälern aus jener Zeit ist verschwunden, und doch, noch an den Resten sieht man deutlich die weite Verbreitung der Marienverehrung. Das große Triptychon, einst über dem Hauptaltar der St. Nikolaipfarrkirche zu Reval zeigt 28 geschnitte Heiligenfiguren in zwei Reihen. in der Mitte je einmal die Heilige Jungfrau (in der oberen Reihe neben Gott Bater, in der unteren mit dem Jesusknaben neben der Beiligen Anna4). Die Beilige Sippe befand sich holzgeschnitt auf dem Altar zum Heiligen Geiste in Reval. Die Madonna mit dem Kinde stand über bem Portal des Rigaer Ordenschlosses, zierte die Große oder St. Mariengilde zu Riga, die Pfarrkirche beim Ordensschloß Golbingen, stand steingehauen am Eingang des

<sup>1)</sup> Bgl. Pohrt, "Bur Frömmigkeitsgeschichte Livlands zu Beginn der Reformationszeit", 1925, S. 10f.

<sup>2) &</sup>quot;Sicut terram filii, sic et terram matris paterne sollicitudinis nostre studiis semper promovere studebimus." Heinr. Chron. Liv. XIX, 7.

<sup>3)</sup> Bgl. Pohrt, a. a. D. S. 14.

<sup>4)</sup> Bgl. Nottbed u. Neumann, "Geschichte und Runfibenkmäler ber Stadt Reval", 1899, Abb. 40.

stolzen Hauses der Schwarzen Häupter zu Riga und schmückte das Siegel der Meister und Bischöse. Das Orbenssiegel bildete die Beihnachtsdarstellung, später die Flucht nach Agupten, beides Szenen aus dem Marienleben1). Maria unter dem Kreuz, schmerzzerflossen, gehörte zum Kanonbild im obengenannten Megbuch, zum Triumphtreuz der St. Johannistirche zu Dorpat, zum gemalten Flügelaltar und zum geschnitten Triumphkreuz in Reval, im schlichten Landkirchlein zu Lanzen bei Bilten. Die sog. Pieta, eine Privatandachtsgruppe — Maxia mit dem Leichnam des Heilandes auf den Knien — hat sich in Riga erhalten. Wiederum in der Heiligengeistlirche in Reval (jest in der Antoniuskapelle der St. Rikolaikirche befindlich) stand ein merkwürdiger holzgeschnitter Altar: Pfingsten und im Hintergrunde die thronende Mutter Gottes. Die sterbende Maria, umgeben von 11 Jüngern, holzgeschnitten und übergoldet, hat vermutlich den Altar der St. Mariengilbe in der St. Petrifirche zu Riga gefrönt. Und schließlich über dem Nordportal des Domes zu St. Marien zu Riga sind eben noch die entschwindenden Umrisse und verblassenden Farben eines mittelalterlichen Freskenbildes der Krönung der Maria zu sehen.

Unter den vielen weiteren Heiligen, die in Livland reichliche Berehrung genossen, seien an dieser Stelle nur noch genannt der Heilige Georg, entsprechend dem Umstande, daß Livland Kampfland war, und der Heilige Nikolauß, entsprechend dem Küstencharakter Livlands<sup>2</sup>).

Neben dem Heiligendienst steht die Reliquienverehrung. Auch Livland konnte sich rühmen, eine ganze Reihe solcher höchst wertgeschätzter Reliquien in Kirchen und Heiligtümern zu besitzen<sup>3</sup>).

Aber die Kirche hat am Ausgang des Mittelalters auch in Livland nicht nur diese kurz geschilderte Frömmigkeit gepflegt, sondern sie erhob je weiter um so mehr in herrischer Weise An-

<sup>1)</sup> Bgl. v. Bruiningk S. 325. Die Flucht nach Aghpten ziert den Schlußstein des Gewölbejoches am Haupteingang des großen Kemters in der Marienburg i. Pr. Die Darstellung ist das Bild im Siegel des Landmeisters von Pr. Bgl. B. Schmid, Schloß Marienburg 1925, S. 64 f.

<sup>2)</sup> St. Nikolaus war ber Schuppatron ber Seefahrer. So gibt es St. Nikolaikirchen in Reval und Pernau. Für Riga ist nachzuweisen das Aloster St. Nicolai O. Cist. zu Dünamünde. Bgl. v. Bruiningk S. 496.

<sup>3)</sup> Bgl. Arbusow, RG. S. 100ff.

sprüche auf die gesamte Macht des Landes; das war ein deutliches Zeichen ihrer Verweltlichung. Zudem wird auch in Livland immer mehr über Sittenverderbnis auch unter Geistlichen gestlagt: "....... da ist dar je länger je mehr eine große Sichersheit, Lediggang, Hoffahrt, Pracht und Prahlerei, Wollust, unsmäßige Schwelgerei und Unzucht unter den Regenten sowohl als unter den Untertanen täglich eingerissen, also daß man da nicht genugsam von sagen oder schreiben kann." "..... dieweil nun alle Ordensherren, Bischöse und Domherren als die Obrigkeit Seelsorger und Hirten der Schase solch ein Leben führten und selbst die Würfel trugen, da hatten die Untertanen, edel und unedel, frei spielen; das war da frei dei Alten und bei Jungen ohne einige Scheu<sup>1</sup>)". Dieser Seite der Kirche gegenüber regte sich dann naturgemäß die steigende Opposition der aufstrebenden weltlichen Stände, vor allem der Städte.

Die gesamte Christlichkeit in Livsand stellte, wenn man von den kleinen Unterschieden absieht, eine merkwürdige Mischung verschiedenartigster und verschiedenwertigster Elemente dar. Auf der einen Seite eine zarte, fast frauenhaft weiche Vergeistigung, die in Demut und Ergebenheit in den Willen Gottes ein stilles und ruhiges Leben zu führen wünschte, nach innen gekehrt und fromm. Und auf der anderen Seite wurden in rücksichtsloser Weise Ansprüche auf die Gesamtherrschaft in Stadt und Land erhoben, Ansprüche, die umso ungeistlicher wirken mußten, je weltlicher die Lebenssührung der Geistlichen war, dazu eine robuste, superstitiöse Veräußerlichung, die im äußeren Vollzug vorgeschriedener Formen tatsächlich sich ein Anrecht auf ein irdisches Glück und die ewige Seligkeit zu erkaufen wähnte.

Der Glaube an göttliche Gnade, der Glaube an freundliche Fürsprache der Heiligen, der Glaube an menschliche Tüchtigkeit und Verdienste waren zusammengetreten. Das bedeutet, gemessen am Evangelium Jesu, eine Verfälschung. Die Unstimmigkeit dieser Struktur ist auch in Livland besonders in den Städten empsunden worden. Freilich noch hielt der alte Bau, aber bei scharsem Zusehen nimmt man bereits die Risse wahr.

Und dann kam die Reformation.

<sup>1)</sup> Bgl. Balthafar Ruffow, Livl. Chronik (Pabft 1845), S. 69.

#### 2. Kapitel.

# Die Anfänge der Reformation in Riga.

1. Der Pralatentag in Ronneburg 1521. Um die gleiche Reit, als der gebannte und geächtete Martin Luther auf der Wartourg weilte, im Spätsommer des Jahres 1521, hatte der Erzischof zu Riga, Jaspar Linde, die Bischöfe seiner Kirchenprovinz u einem Prälatentage auf sein Schloß Konneburg bei Wenden usammenberufen. Die Hauptgegenstände der Verhandlung ildeten Fragen der inneren Kirchenreform: neben Versuchen ie Sittlichkeit beim Bauernvolk zu heben wurde die Begründung iner geistlichen Schule in Dorpat in Aussicht genommen, vor illem aber sollte ein enger Zusammenschluß der livländischen Brälaten gegenüber der Opposition der weltlichen Stände des landes (Städte und Kitterschaften) erreicht werden. Als nebenächlicher, vorletzter Punkt der Tagesordnung stand die Frage von der Sache des Dr. Martinus Luther". Zum erstenmal ourde der Name Martin Luthers in Livland offiziell erwähnt. Bapft Leo X. hatte in zwei Bullen über Luther und seine Anhänger en Bann ausgesprochen, und die papstliche Kundgebung sollte unmehr auch in Livland bekanntgegeben und, wenn erforderlich, urchgeführt werden. Der Beschluß lautete: "In Sachen Martin uthers sollen die Prälaten nach Rückfehr in ihre Diözesen zu elegener Zeit ihr Volk bei der Kathedralkirche zusammenberufen nd selbst oder durch ihre Offizialen die apostolische Bulle, die egen Martin Luther erlassen war, dem Bolke bekanntgeben nd sie ihrem Gehalte nach erklären und den apostolischen Verigungen ehrsurchtsvoll gehorchen"1). Riemand in Livland

<sup>1)</sup> A. R. III, Ar. 115.

konnte die Tragweite der lutherischen Bewegung ahnen. So erklärt sich der hier in Konneburg unbekümmert gefaßte Beschluß. Nur mußte man behutsam vorgehen, um die ohnehin oppositionellen Stände nicht zu reizen, daher die Einschränkung "zu gelegener Zeit". Der gut katholischen Gläubigkeit des Landes glaubte man sicher zu sein. Jedoch es sollte anders kommen.

Etwa um die gleiche Zeit, als die Prälaten ihre Beratungen in Konneburg pflogen, kam aus Pommern nach Riga ein Schulmeister und Geistlicher, mit einigen seiner livländischen Schüler. Das war Andreas Knopken. Er sollte der Reformator Rigas und damit der Begründer der Resormation in Livland überhaupt

werden.

2. Andreas Knopten bor feiner Rigaer Zeit. Andreas Knopken1), geboren um 1468, stammte ebenso, wie sein vermutlich etwas jungerer Bruder Jakob, aus einem Dorf bei Ruftrin in der Mark. über sein Leben vor der Reformation sind wir nur unzulänglich unterrichtet. Beibe Brüder waren gegen Ende des Sahrhunderts Geistliche in Pommern. Andreas hat nach damaligem Brauch gleichzeitig mehrere Kirchenstellen bekleidet. Bermutlich ist er sodann nach einer ersten Bekanntschaft mit Johannes Bugenhagen in Treptow zum Studium an die Universität Angolstadt gegangen. Hier dürfte er auch den nachmals bekannten Gegner Luthers, den klugen Theologen Johann Ed gehört haben. In Ingolftadt aber kann Knopken nicht lange geblieben sein, denn sehr bald danach finden wir ihn an der Universität Frankfurt a. D., wo er sich humanistischer Bildung gewidmet hat. 1514-1517 hat er dann wiederum bei Bugenhagen in Treptow als dessen Gehilfe an der Stadtschule gearbeitet und weitere humanistische Studien getrieben. Pico Mirandola vor allem aber Erasmus waren die Sterne, denen der Treptower Humanistenkreis folgte. Unterdessen war der Bruder des Andreas Fakob Knopken, nach Riga in Livland gegangen (bald nach 1509) und hatte als einer der jüngsten Domherrn die Pfarrstelle zu St. Beter als Pfrunde erhalten. Um 1517 folgte Andreas seinem

<sup>1)</sup> F. Hoerschelmann, "Andreas Knopken der Reformator Rigas" Leipzig 1896. Fried. Dsirne, "Anopken, Tegelmeher und Lohmüller" Dorpater Beitschrift f. Theol. u. Kirche 1859, Heft II/III.

Bruder nach Riga und wurde dessen Kaplan, d. h. er hat — zwei Fahre lang — von der Kanzel der St. Petrikirche gepredigt. Ob er hier in seinen Predigten vom Humanismus her an der Kirche Kritik geübt hat, oder ob er gar insolge seines Studiums bes Reuen Testamentes und der Kirchenväter evangelische Gedanken vertreten hat, wissen wir nicht; jedenfalls blieb er unangesochten. Wohl aber wissen wir, daß ihm das Leben in Riga nicht zusagte. In drei Briefen an Erasmus hat er diesem sein Leid geklagt und den gefeierten großen Mann immer dringender um Kat gebeten, wie man zur "wahren Glückseligkeit" gelangen könne. Die Briefe Knopkens haben sich nicht erhalten, wohl aber die bedeutsame Antwort, die Erasmus — freilich erst viel später — am 31. Dezember 1520, als Knopken schon längst Riga wiederum verlassen hatte, an diesen geschrieben hat. Dieser Brief des Erasmus<sup>1</sup>) gestattet lehrreiche Rückschlüsse auf die Verhältnisse in Riga und die Nöte Knopkens. Erasmus rühmt an Anopken "den frommen Sinn und den lebhaften Eifer um die christliche Lehre", was besonders anerkennenswert sei inmitten von Leuten, "die — wie du schreibst — mehr dem Bauche als dem Geiste dienen, dazu n Rachbarschaft der Russen, die du ungeschoren und ungekämmt nennst, vermutlich wegen ihrer barbarischen Sitten und Lebensart". "Wer in der Nachbarschaft von Häretikern nicht abweicht oom katholischen Glauben, der muß außerordentlich tüchtig sein. Du scheinst mir auf dem besten Wege zu sein, der zur wahren Vlückseligkeit (ad veram felicitatem) führt. Dieses ist umso bevundernswerter, als sonst überall über Mißstände bei den Geistichen zu klagen ist. Ich sehe viele, die ihrem Zehnten nachjagen; aft keinen dagegen, der nach dem Heil der anvertrauten Seelen raat. Sie lesen wohl die evangelische und apostolische Lehre md sehen doch, wie weit unser Leben sich hiervon entsernt; ich ede dabei nicht vom gemeinen Haufen, sondern von den Führern der Kirchen, den Priestern und Mönchen". Am Schluß berichtet Frasmus über seine wissenschaftlichen Arbeiten und dankt für in Boem, das Knopken ihm übersandt hatte.

Anoptens Not ist hiernach nicht die Not Luthers, nicht die kot des Gewissens, sondern die Not des bildungsbedürstigen,

<sup>1)</sup> Des. Erasmi Rot. Opera, T. III, Bajil. 1540. Wieder abgedrudt Ritt. XIII, S. 513ff.

humanistischen Theologen in ungeistiger und roher Umgebung. Anopken sucht christliche Lehre und Glückeligkeit (doctrina christiana und felicitas), nicht aber einen gnädigen Gott.

Ob dieser Brief des Erasmus je in Knopkens Hände gelangt ist, wissen wir nicht; wohl aber wissen wir, daß, als der Brief geschrieben wurde, der große Umschwung in Knopkens Seele bereits vollzogen war.

Schon im Jahre 1519 hatte Knopken sich in Kiga beurlauben lassen und war wiederum nach Treptow gezogen "zum Studium", die Sehnsucht nach dem humanistischen Theologenleben hatte ihn doch übermannt. Als Gehilse Bugenhagens fand er an der aufsblühenden Stadtschule zu Treptow eine Arbeit im Sinne aller seiner bisherigen Bünsche: in angeregtem Humanistenkreise, dessen Lehrmeister in immer höherem Maße die Bibel und Erassmus wurden.

Und nun mag die Sachsenchronik des David Chytraeus1) reden: "Es begab sich aber am Ende des 1520. Jahres, daß der Pastor der Kirche (zu Treptow) Otto Slutou, . . . bei welchem der Rektor der Schulen und die anderen seine Collegen zu Tische giengen, das Buch Lutheri von der Babylonischen Gefängnis, welches ihm neulich zuvor aus Leipzig von einem guten Freunde zugeschickt war, herfürbrachte und dem Rectori der Schulen Johanni Bugenhagen . . . . zu durchlesen übergab. Als nun derselbige überm Abendessen etliche Blätter übersehen und durchlaufen hatte, spricht er aus hastigem Mut: es haben viele Keter nach dem Leiden unseres Erlösers Jesu Christi die chriftliche Kirche greulich angeseindet und ihr heftig zugesett, aber kein ärger und schändlicher sei jemals gewesen, als der dies Buch geschrieben, erzählte darauf etliche Artikel, welche darinnen wider die Lehre, so von der Kirchen vor der Zeit angenommen, gesatzt und geschrieben waren. Nach etlichen Tagen aber, als er das Buch einmal ober etliche durchlesen, und alles fleißig und eigentlich bedacht und gewogen, und er wiederumb zu seinem Schul- und Tischgesellen kommen, hat er mit Frohloden angefangen und gesagt: Was soll ich euch viel sagen? Die ganze Welt ist verblendet und in die äußerste Finsternis verstricket. Dieser einige Mann siehet alleir

<sup>1)</sup> Ich zitiere nach der beutschen Ausgabe 1597/98 I, lib. 10, S. 373f

die rechte Wahrheit, hat darauf angefangen alle Stücke und Punkte desselbigen Buchs aufs fleißigste zu discutieren und zu verteidigen, also daß er sie des mehrertheils fast alle auf seine Meinung brachte und bewegte."

Nach diesem anschausichen Bericht der Sachsenchronik hat Luthers Schrift von der Babylonischen Gefangenschaft Bugenhagen und seine Tischgenossen überwältigt. Wir besitzen eine ganze Reihe von Überlieserungen darüber, wie stark und schnell gerade diese Schrift Luthers die Menschen jener frühen Resormationszeit zur Entscheidung zwang.

- 1. Der päpstliche Legat auf dem Wormser Reichstage Aleander ereiserte sich bereits im Dezember 1520 (anderthalb Monate nach Erscheinen der Schrift) über Luthers gotteslästerliche Schrift von der Babylonischen Gefängnis.
- 2. Heinrich VIII. von England ließ im Juni 1521 die berühmte Entgegnung "Behauptung der 7 Sakramente" (assertio septem sacramentorum) schreiben, die ihm sodann vom Papste den Ehrentitel "Berteidiger des Glaubens" (defensor fidei) eintrug.
- 3. Erasmus hatte vor Veröffentlichung dieser Lutherschrift noch auf ein Zusammengehen mit Luther gehofft; jetzt gab er jede Hoffnung auf.
- 4. Johann Glapion, der Beichtvater Kaiser Karls V., äußerte sich Ansang 1521 in Worms über Luthers Schriften dahin, daß er ansangs "höchlich erfreut worden wäre, weil er daraus ein edles neues Gewächse vermerkt hätte, daraus der Kirche nugbarliche Früchte hätten kommen mögen, aber da er das Buch von der Babylonischen Gesangenschaft gelesen, wäre er nicht wenig erschrocken gewesen, als hätte ihn einer mit einer Geißel vom Haupt dis zu den Füßen gehauen, wiewohl er es noch nicht glauben wollte, daß sich Luther dazu bekennen würde<sup>1</sup>).

Auch Luther selbst war sich bessen bewußt, mit dieser seiner Schrift Entscheidendes zu sagen: "Unerhörtes und Staunens» wertes rede ich2)." Er nennt seine Schrift ein Vorspiel (praeludium), nämlich zu seiner Antwort auf den Bann des römischen Papstes. Der Eindruck dieser Flammenschrift Luthers führt in

<sup>1)</sup> Die Nachweise für den Eindruck auf die obengenannten Personen liefert die Einführung in die Schrift WU. Bd. 6.

<sup>2) &</sup>quot;Inaudita et stupenda dico".  $\mathfrak{BA}.$   $\mathfrak{Bb}.$  6, §. 522, §1. I, §. 454.

bie Nähe jenes Wortes aus dem Hebräerbrief (4, 12—13): "das wort Gottis ist lebendig und thettig, und schärpffer denn kenn zwehschnendig schwerd, und durchdringet, dis das schendet seele und gehst, auch gesenk und mark, und ist ehn richter der gedanken unnd shnnen des herzen, unnd ist kenn Creatur für ihm unsichtbar. Es ist aber alles blos unnd für sehnen augen dargenenget, von dem haben whr zu reden" (wörtlich nach Luthers Übersetzung in der Septemberbibel 1522).

So wirkte dieses Buch: auf die einen wie ein Peitschenhieb, auf die anderen, wie wenn ein Blinder sehend wird1). Zu diesen letteren gehörten Bugenhagen und seine Genossen. Ausdrücklich wird auch Knopken genannt. Und nun begann in Treptow ein doppelt reges Leben. In Bibelftudium und Predigt wurde die Erkenntnis der neuen Wahrheit vertieft. Bugenhagen wandte sich an Luther mit der Bitte um Rat, wie man ein driftliches Leben führen solle. Als Antwort übersandte Luther ihm seinen Sendbrief "von der Freiheit eines Christenmenschen" mit einer Beischrift: ". . . . ein wahrer Christ bedarf keiner Sittengebote. Denn der Geist des Glaubens leitet ihn zu alle dem. was Gott will und die Bruderliebe vollbringt. Dazu lies dies hier. Nicht alle glauben dem Evangelium. Der Glaube wird im Herzen erfühlt."2) Schnell muß die reformatorische Bewegung sich in Treptow ausgebreitet haben. Bald aber wurden auch die fatholischen Machthaber aufmerksam, und als die Stadtschüler sich dann einmal dazu hinreißen ließen, eine katholische Kirchenprozession zu verhöhnen und die "Gößenbilder" aus einer Kirche zu rauben und zu vernichten, kam es zu einer Verfolgung der jungen Bewegung. Bugenhagen, der unterdessen weitere Beziehungen zu Wittenberg angeknüpft hatte, ging (März 1521) nach Wittenberg, und Knopken übernahm zunächst die Leitung der Schule. Bon Bittenberg aus richtete Bugenhagen sodann einen

<sup>1)</sup> Bugenhagen hatte "bisher wie ein Blinder an der Wand getappt und eifrig nach der Wahrheit gefurscht". "Handschriftliche histor. u. geogr. kurze Beschreibung der Stadt Treptow" 1735. Bgl. Hoerschelmann, Knopken S. 27.

<sup>2) ,....</sup> Vere Christianus non indiget praeceptis morum. Fidei enim spiritus ducit eum ad omnia quae deus vult et fraterna exigit caritas. Haec itaque lege. Non omnes credunt evangelio. Fides sentitur in corde."

"Brief an die Lehrer zu Treptow"1). Dieser Brief gewährt uns einen lehrreichen Einblick in den Stand der reformatorischen Christlichkeit jener Zeit in Treptow. Nicht lange darnach verließ auch Knopken Treptow und kehrte nach zweijähriger Abwesenheit nach Riga zurück (etwa Juli 1521), wo er wiederum die untersbrochene Predigttätigkeit an der Petrikirche aufnahm.

3. Der Beginn der Resormation in Riga. Leider fließen über die jest folgende bedeutsame Zeit unsere Quellen sehr spärlich. Daß Anopfens Predigten nunmehr einen evangelischen Charafter getragen haben werden, ist jedenfalls anzunehmen. Runächst jedoch blieb er unangefochten. Nicht lange nach seiner Rückfehr begann er mit Vorträgen über den Römerbrief, die er vermutlich in Bürgerhäusern, nicht aber in der Kirche gehalten hat. Gerade der Römerbrief spielte in der Hauptlinie der Reformationsgeschichte eine ausschlaggebende Rolle: Luther hatte in seinen Vorlesungen über den Römerbrief 1515-16 erstmalig die ganze Fülle seiner evangelischen Gedanken niedergelegt. Melanchthon hatte in seiner berühmten Schrift (den "loci communes") — sie wurde die erste klassische Schrift des Luthertums überhaupt — 1521 den Römerbrief zur Grundlage genommen. Bugenhagen hat in Treptow Lehrvorträge über den Kömerbrief veranstaltet. Und Knopken tat das gleiche.

Schnell gewann er Anhang. Selbst Mitglieder des Rates gingen auf die neuen Jdeen ein. Aber auch die Vertreter der Kirche wurden jetzt auf die Bewegung aufmerksam; es mag zu Zusammenstößen gekommen sein. Die Spaltung war jedenfalls bald da: auf der einen Seite ein großer Teil der Bürgerschaft geschart um Knopken, auf der anderen Seite die Altgläubigen; vielleicht in deren Mittelpunkt Bettelmönche<sup>2</sup>), die sich besonders angegriffen und gefährdet fühlen mochten. Der Kat beobachtete

1) "Epistola ad Scholasticos Treptovienses". Abgedruckt in dem Jubel-

festprogramm der Theol. Fakultät zu Greifswald 1856.

Bgl. Baltische Studien 38, Stettin 1888; Bogt, Dr. Joh. Bugenhagens Briefwechsel S. 8.

<sup>2)</sup> Ansprechend ist die Vermutung Arbusow RG. S. 211, der Führer der Altgläubigen sei vielleicht der gelehrte und energische Franziskanermönch Ant. Bomhover gewesen. Derselbe, von dem später noch die Rede sein wird.

einstweisen Zurüchaltung und ließ den Dingen ihren Lauf. Der Erzbischof Jaspar Linde, ein greiser Mann, dessen Hände schwach geworden waren, vermochte nichts Entscheidendes gegen die neue Bewegung zu tun. Bielleicht hielt er die ganze Bewegung für eine vorübergehende Verirrung, der man durch ohnehin geplante Resormversuche Herr werden werde. Ob der Ordensmeister Plettenberg schon damals (Sommer 1522) irgend von der Bewegung Notiz genommen hatte, ist unbekannt und unwahrscheinslich, jedenfalls unternahm er keine Gegenmaßnahmen.

Am 12. Juni 1522 kam es in der Petrikirche zu einer Disputation zwischen den beiden streitenden Parteien. Hierzu hatte Knopken 24 Thesen aufgestellt. Der schroff angreisende und siegesgewisse Ton sowie der unerschütterlich seste Inhalt dieser Thesen läßt die Vermutung aufkommen, daß es sich hierbei gar nicht um eine Klärung etwa noch schwebender Fragen handelte, sondern um eine Scheindisputation, die ohnehin seststende Dinge noch einmal förmlich seststellen sollte. Eine Versöhnung war jedensalls von Hause aus ausgeschlossen. Leider sehlen alle Nachrichten über den Gang der Disputation sowie über etwaige Gegensthesen der Altgläubigen. Es scheint, daß der Anhang der Evansgelischen insolge dieser Disputation beträchtlich wuchs, und das Bewußtsein der Sicherheit sich hob.

4. Der Landtag zu Wolmar, Sommer 1522. Gleichzeitig mit dieser Disputation in Riga fand in Wolmar ein livländischer Landtag statt. Bereits im April des Jahres hatten sich in Dorpat die Bürger der Stadt mit der Ritterschaft des Landes im Bistum Dorpat zu einem Schuß= und Trußbündnis zusammengeschlossen. Der gemeinsame Gegner war der kluge und herrische Bischof von Dorpat und Reval Johann Blankenseld. Auf dem Landtage in Wolmar (14. dis 23. Juni 1522) nun traten die Ritterschaften und Städte — es hatten sich inzwischen die Städte Riga und Reval sowie die Ritterschaften der übrigen Bistümer den Dorpatensern angeschlossen — in entschlossene Opposition gegen die Prälaten. Als dann gar von den geistlichen Machthabern in Ersüllung der Bannbulle verlangt wurde, "die Schriften und Bücher Martin

<sup>1)</sup> Den lateinischen Text von 24 der Thesen nebst übersetzung bringe ich in der Beilage 1.

Luthers zu verdammen und sie als keperisch, verführerisch und lästerlich zu bezeichnen und anzuerkennen"1), gaben die verbündeten Stände hiergegen ihr Gutachten folgendermaßen ab: "Dr. Martin Luthers halben ist einer achtbaren Kitterschaft und der ehrsamen Städte guter Rat und Meinung, man lasse die Sache hier im Lande allerseits so lange in Rube hangen und bleiben, bis sie außer Landes durch papstliche Heiligkeit, kaiserliche Majestät. Könige, Kurfürsten, Fürsten, Brälaten und geistliche und weltliche Herren, hohe Schulen, gelehrte und erfahrene Leute in großer Rahl, durch ein Concil ober andere geeignete Wege und Mittel, wie es nach Gott und Recht stehen und bleiben soll, entschieden und ausgesprochen werde. Weder Mandate noch Bann gedenken sie hierbei, wie auch in anderen Dingen hier im Lande zu leiden; da diese Lande nicht mit dem Bann, sondern mit dem weltlichen Schwert erobert und gewonnen sind, wollen sie auch derhalben nicht mit dem Banne regiert und erhalten werden2)." Dieses Gutachten der weltlichen Stände erregte bei den Pralaten Entruftung und Unwillen. Als alle Versuche, in dieser sowie einigen anderen strittigen Fragen ein Nachgeben der Stände zu erreichen, sich als vergeblich erwiesen, verließen furzerhand Johann Kievel, Bischof von Desel und Johann Blankenfeld ben Landtag und ritten grollend heim. Eine Einigung war nicht erzielt worden; im Gegenteil: nunmehr gab es zwei einander schroff gegenüberstehende Parteien in Livland. Der Orden mit seinem Meister verhielt sich zunächst neutral.

Die Opposition der Stände gegen die Prälaten war hier in

<sup>1)</sup> Bgl. Brachmann S. 19 und Taubenheim S. 9, Unm.

<sup>2)</sup> Der schöne niederdeutsche Text dieser mannhaften Urkunde lautet (A. R. III, Nr. 136, 35): "Doctor Martinus Lutters halven is eyner achtbaren ritterschop und der ersamen stede gude rat und mening, men de sade hir ym lande van allen parten zo lange in gerov hange unde bliven late, beth se buten landes durch pawestlike hillicheit, keiserlicke majestat, koninge, kursürsten, sorsten, prelaten und hern, gestlick und wertlicke, hoge scholen, gelerde und vorsarene lude, die groten summen syn, durch ehn concisium edder ander boqueme wege und middel, wo de na Gade und rechte staen und bliven sal, discernert und uthgespraken werde. Bor endaven se mandate nach ban, wo och in nenen andern szaken, hir ym lande to lidende gedencken, nachdem disse lande nicht mit deme banne sundern deme wartlicken swerde irovert und gewunnen, willen och derhalven mit dem banne nicht regeret nach upgeholden werden."

Wolmar aber nicht etwa durch Hinneigung zu Luthers evangelischen Gedanken veranlaßt, sondern lediglich ein Protest gegen die kirchlichen Zwangsmittel der Prälaten. Der Gegensaß war ein ständisch-politischer, nicht ein religiöser.

Diese Spaltung im Lande kam naturgemäß später der Ausbreitung der Reformation zugute, sie barg jedoch auch eine Gefahr in sich, die Gefahr einer Politisierung der evangelischen Sache.

5. Beitere Stärkung der Reformation in Riga. Satten die Stände in Wolmar dem livländischen Landtag das Recht abgesprochen, in Sachen Martin Luthers zu entscheiden und Konzil oder Reich für zuständig erklärt, so ging man nunmehr von Riga aus daran, direkte Beziehungen zu Luther in Wittenberg anzu-Nicht Knopken war es, sondern der Stadtschreiber Mag. Joh. Lohmüller. Dieser richtete am 20. August 1522 einen Brief an Luther, den "berufenen Apostel Jesu Christi" (in buchftäblicher Anlehnung an I. Korr. 1, 1)1). Er habe ihm, dem größten Herolde des Evangeliums die höchst erfreuliche Rachricht zu bringen, "daß unfer Livland, offenbar das äußerste Land im Norden Eurovas und der Christenwelt bisher fast unbekannt, das Wort vom Glauben und die reine Lehre angenommen hätte, aber das Reich des Antichrifts und der Seinen, sowie deren eingewurzelten Aberglauben und Misbrauch allgemach mit Verachtung und Abscheu betrachte." "Dieses ist unter beiner geistlichen Führung (te auspice) geschehen." "Ich und die ganze livländische Kirche.... wir bitten dich inständig, uns um unserer Ergebenheit gegenüber dem Evangelium Christi und deiner Unterweisung willen, einmal, wenn auch wenigstens beiläufig, in beinen Schriften zu grußen, falls eine eigene Widmungsschrift sich verbieten sollte, und es nicht zu verschmähen, uns ein Trost zu sein. Wir erbitten uns von dir nichts anderes, als was Paulus seinem Korinth und anderen Gemeinden gewährt hat. Wir hegen mithin den Wunsch, du wollest unser Paulus werden, wir alle aber Christi (wiederum in deutlicher Anlehnung I. Korr. 3, 23)2). Wenngleich Lohmüller übertrieben hatte — was er vom Stande der Reformation in

<sup>1)</sup> Vocatus apostolus Jesu Christi. Vulg.

<sup>2)</sup> Der Text ist abgedruckt bei Taubenheim. Bgl. dazu jedoch Ar= bufow, RG. S. 229, Anm. 2.

ganz Livland berichtet, durfte damals höchstens von Riga behauptet werden —, so verdient dieser Brief doch die allergrößte Beachtung: die junge evangelische Gemeinde in Riga war damit dem Wittensberger Reformator auf die Seele gelegt. Zunächst freilich mußten die Rigenser auf einen Gruß von Luther noch warten.

Inzwischen blieb aber auch die katholische Partei nicht untätig: der Erzbischof Jaspar Linde war alt und schwach. Es empfahl sich, ihm einen energischen Mann als Gehilfen an die Seite zu stellen, der sodann die Nachfolge hätte übernehmen können. Sierzu wurde der bereits genannte Bischof von Reval und Dorpat, Johann Blankenfeld, bestellt. Seine Klugheit, seine juristische Bilbung, seine guten Beziehungen namentlich in Rom (er war erfolgreich Vertreter des Deutschen Ordens beim papstlichen Stuhl gewesen) ließen ihn besonders geeignet erscheinen, um die Leitung der katholischen Kirche in Livland in die Hand zu nehmen gegenüber den Emanzipationsbestrebungen der weltlichen Stände (val. den Landtag in Wolmar, Sommer 1522) sowie gegenüber der bedrohlich anwachsenden lutherischen Reperei in Riga. Seine Wahl zum Koadjutor des Erzbischofs und präsumptiven Nachfolger Lindes stand dem Domkapitel zu. Immerhin schien es aber durchaus ratsam, sich hierbei auch des Einvernehmens des Rigaschen Kates zu versichern. Die Vermittlerrolle hat Lohmüller gespielt: derselbe, der eben jenen überschwenglichen Brief an Luther gerichtet hatte. Ob ihn hierzu seine Eitelkeit verleitet hat, ober ob er etwa an eine noch mögliche Reformation der römischen Kirche geglaubt hat und hierzu vielleicht wirklich Blankenfeld für den geeigneten Mann gehalten hat, oder ob er schließlich den Zusicherungen Blankenfelds Glauben geschenkt, der Stadt Riga ihre Privilegien zu bestätigen, sowie der Stadt die Predigt des Wortes Gottes Alten und Neuen Testamentes zuzusichern, - wir wissen es nicht. Jedenfalls wurde Blankenfeld mit ausdrücklichem Einverständnis der Vertreter Kigas zum Koadjutor des Erzbischofs bestellt (September 1522).

Um dieselbe Zeit gewannen aber auch die Neugläubigen eine entscheidende Stärkung in der Person des temperamentvollen jungen Rostocker Magisters der Theologie Sylvester Tegetmeher, gebürtig aus Hamburg. Tegetmeher war bereits in Rostock Anshänger des neuen Glaubens geworden, vielleicht, daß er zeits

weilig unter Karlstadts Einfluß gestanden und von dort her in seinen radikalen Bestrebungen unterstützt worden ist. Er kam nun in Erbschaftsangelegenheiten im September 1522 nach Riga, und hier ist er geblieben. Bereits im Oktober nennt Lohmüller neben Knopken den Tegetmeher "einen fleißigen und unbezwinglichen Herold des Wortes Gottes und der Lehre Luthers<sup>1</sup>)." In einer anderen Chronik wird er genannt "ein Mann von großer Beredsamkeit<sup>2</sup>)."

Nachbem ber Kat zu Riga sich förmlich an den Erzbischof Linde gewandt hatte mit der Bitte "Gott zu Ehren, Stadt und Bürgerschaft zu Rut und so vielen Seelen zum Heil, reine Presiger in den beiden Stadtkirchen anzustellen<sup>3</sup>)", und nachdem er hier eine Ablehnung erfahren hatte, griff er entschlossen selbst in die kirchlichen Berhältnisse ein. In Berbindung mit Bertretern der beiden Gilden setze er den Andreaß Anopken zum Pastor an der St. Petrikirche ein. Damit hatte sich der Kat ein Recht usurpiert, das bisher dem Domkapitel zustand. Am 23. Oktober 1522 hielt Anopken in seinem neuen Amt seine Antrittspredigt. Einen Monat später, am 1. Advent (30. November 1522) hielt sodann Tegetmeher in der zweiten Pfarrkirche Kigas, der St. Jakobikirche, seine erste Predigt, und zwar über Lukas 19, 6 ("und er — Zachaeuß — stieg eilend hernieder und nahm ihn auf mit Freuden").

Solcher Art waren im Herbst des Jahres 1522 die beiden Pfarrkirchen Rigas mit evangelischen Predigern besetzt. Daß dieses geschehen konnte, ist ein Zeichen dafür, daß die in Betracht kommenden Areise der Rigaschen Bürgerschaft bereits im Herbst 1522, d. h. etwa 16 Monate nach den evangelischen Anfängen Anopkens in Riga, sich zum evangelischen Glauben bekannten.

6. Der Inhalt des evangelischen Glaubens in Riga. Trot ber Spärlichkeit unserer Quellen läßt sich doch die Art jenes frühsevangelischen Glaubens in Riga ermitteln. Hierbei kommen sols

<sup>1)</sup> Bgl. Taubenheim S. 6. Zur Datierung jedoch beachte Arbusow R. G. 229, Anm. 2.

<sup>2)</sup> Bgl. Arndt, Chronif, II, S. 185.

<sup>3)</sup> Bgl. Chytraeus, Sachsenchronif, I, X.

genden Schriften in Betracht<sup>1</sup>): Luthers Schrift von der Babystonischen Gefangenschaft der Kirche 1520, Bugenhagens Brief an die Lehrer der Schule zu Treptow (Epistola ad scholasticos Treptovienses) 1521, Knopkens Thesen 1522. Diese Schriften stellen eine dreigliedrige Reihe dar: 1. Luther — Bittenberg — 1520, 2. Bugenhagen — Treptow — 1521, 3. Knopken — Riga — 1522. Solcherart sprang das Evangelium von Stadt zu Stadt und erreichte schnell das serne Riga. Solcherart zündete es wie eine Stichslamme und übte, geleitet von Menschen und Schriften, eine Fernwirkung von fast beispielloser Kraft und Sieghaftigkeit.

Der Inhalt jenes evangelischen Glaubens läßt sich nach den genannten Quellen etwa folgendermaßen umschreiben. Götendienst ist es, vor Gott die eigenen Werke zu rühmen (B. 28, Kn. 8)2). Das ist Widerspruch gegen den ursprünglich allein wahrhaftigen Christenglauben (Kn. 1), mit solcher Gottlosigkeit und Tyrannei wird die Majestät des Evangeliums verlett (L. 505). Wer die Drohungen Gottes nicht ernst nimmt in der Meinung, er könne nicht Rache üben; wer die Verheißungen Gottes geringschätt in der Meinung, sie seien nicht überschwenglich groß, der macht Christus zum Lügner (B. 27). Damit ist ein zentrales Stud des fruhlutherischen Glaubens genannt: die Verheißung Gottes hat einen Sinn nur dann, wenn sie und gang allein sie als Grundlage für der Menschen Seligkeit geglaubt wird3). Das übersteigt freilich die Fassungstraft unseres Geistes (L. 511, Kn. 4), aber gerade darum ist nur ein solcher Glaube der göttlichen Verheißung angemessen. Menschliche Schuld wird fortgeschafft nur durch die göttliche Vergebung; darin eben besteht Gottes Verheißung; so lehrt die Schrift (Kn. 12). Das ist Evangelium. Erst bedingungs-

<sup>1)</sup> Beitere Quellen, die man für diese Zeit zu nennen pslegt, können füglich hier außer Betracht bleiben, denn ob wirklich gerade sie in Riga bekannt geworden sind, mag möglich sein, kann aber nicht wirklich erwiesen werden, wie das bei den obengenannten doch wohl der Fall ist.

<sup>2)</sup> L.=Luther. BA. Bd. VI. B.=Bugenhagens Epistola. An.=Knopkens Thesen.

<sup>3) &</sup>quot;Promissio" (nicht wie im klassischen Latein "promissum") bebeutet die Zusage oder Verheißung Gottes. Dieses Wort hat gerade in der Frühzeit der Resormation den Inhalt der menschlichen Heilsgewißheit zum Ausdruckgebracht.

loser Glaube bringt den verwirrten Gewissen Ruhe (B. 30, 36, An. 11, 12). Unbeirrt und hartnäckig ("halte fest verbiffen den Bakt des Erlösers"1), B. 28) gilt es an diesem Gotteswort festzuhalten (B. 29), gilt es Chriftus selber anzublicken, was er ift, tat, litt (An. 12). Bei solchem Glauben aber stellt sich sodann ..alsbald von selbst eine außerordentlich suße Erregung des Herzens ein, durch die der menschliche Geist weit und fruchtbar wird", so wird der Christ "ein anderer und neuer Mensch" (2. 515, val. auch An. 12). Dieses beseligende Gefühl der Geborgenheit, dieses Bewußtsein der unansechtbaren Sicherheit wird umschrieben mit dem Worte "Trost", das sich immer wieder in den Schriften der reformatorischen Frühzeit findet und erst viel später in den uns heute geläufigen Sinn verengt wurde. Und erst jest ist der Boden bereitet, der die wirklich christliche Liebe hervorruft, die dann aus solcher Gesinnung heraus die guten (jest erst wirklich "guten") Werke zu tun vermag (Kn. 6, 10). "Werke, die dem Glauben folgen, steigern keinesfalls die Gerechtigkeit, sie sind vielmehr seine Frucht" (An. 12).

Diese evangelischen Grundgedanken, die in ihren Hauptstücken tatsächlich die Wiederherstellung des urchristlichen Glaubens darstellen, müssen in ihrer ganzen Frische und Lebendigkeit vorsgestellt werden. Erst dann wird die beispiellose Durchschlagskraft der lutherischen Resormation begreislich. Freisich, geschehen konnte dieses nur dort, wo die Voraussehungen für die ethische Struktur dieses genuinen Christentums vorhanden waren. Das war der Fall wesentlich in den Städten. Darum aber hat hier das Evangelium Luthers so sturmschnell die Gemüter ergriffen, wie wir es immer wieder in der Resormationsgeschichte hören. Im Spätsommer 1521 erklang dieses Evangelium erstmalig in den Mauern Rigas; ein Jahr später, — und die Disputation in der St. Petrikirche sand keine wirklich ernsten Gegner mehr vor.

Die Entscheidungsschlacht war geschlagen. Der Sieg für Riga errungen. Damit war, bei der Bedeutung Rigas für das gesamte Land, das Schicksal Livlands entschieden. Aber freilich, bis dieses

<sup>1) &</sup>quot;Tene mordicus pactum salvatoris", 3.28.

evangelische Luthertum hier im Lande wirklich unter Dach und Fach gebracht war, dis die Formen einer neuen Kirche in Organisation, Gottesdienst und Lehre gesunden, dis vor allem die Sicherstellung des evangelischen Glaubens den politischen Gewalten gegenüber errungen war, dis dahin sollte noch geraume Zeit verstreichen.

## 3. Kapitel.

## Die kritischen Jahre 1523 bis 1527.

Wohl war die Entscheidungsschlacht in Riga geschlagen. Runsmehr aber galt es, sich zu behaupten. Bon mehreren Seiten gleichzeitig drohten weitere Gesahren: 1. die Altgläubigen suchten im Gegenangriff ihre Macht wiederherzustellen; 2. im eigenen Lager regten sich, vor allem unter den Laien, radikale Elemente, die unter ausdrücklicher Berufung auf das "Bort Gottes" die Führung in der Gesamtbewegung in die eigene Hand zu bringen suchten. Diesen Gesahren gegenüber zur Rechten und zur Linken hatte die junge evangelische Gemeinde die schwierige Aufgabe, zunächst ihren eigenen Bestand immer fester zu sichern, sich ihres Besitzes immer bewußter zu werden und von dieser Stellung aus die Gegenangriffe abzuwehren.

Unabhängig von Riga entstanden in diesen Jahren weitere evangelische Gemeinden in Reval und Dorpat sowie in den kleineren Städten des Landes. Diese städtischen Gemeinden, die sehr schnell miteinander in enge Berbindung traten, wurden die starken und blühenden Pflanzstätten der Resormation.

Dreimal in diesen Jahren hat Luther selbst mit beachtenswerten Sendschreiben die livländischen Gemeinden gegrüßt und gestärkt.

Alle eben genannten Tatsachen und Entwicklungen laufen nebeneinander her, vielfach einander bedingend und beeinflussend. Daher scheint es geboten die wichtigsten Tatsachen zunächst in chronologischer Folge zu nennen.

- 1. 1523 Sommer: In Hasenpoth (Aurland) kommt es zu Aussichreitungen gegen das Franziskanerkloster.
- 2. 1523 Sommer: Melchior Hofmann beginnt in Wolmar seine schwarmgeistige Tätigkeit, wird aber bald des Landes ver- wiesen.
- 3. 1523 Juli: Auf Beranlassung Blankenfelds wird eine Gesandtschaft der Franziskaner (Bomhover, Waldis) heimlich nach Rom abgesertigt, um päpstliche Strafmaßnahmen gegen das Luthertum in Livland zu erwirken.
- 4. 1523 Spätsommer: Anfang der evangelischen Predigt in Reval und Dorpat.
- 5. 1523 November: Luthers erstes Sendschreiben (vom August) trifft in Riga ein und wird vom Rat beantwortet.
- 6. 1523 auf 1524: Anopfen fertigt seinen Kömerbriefkommentar nach Wittenberg zum Druck ab.
- 7. 1524 Februar-März: Bomhovers Brief an seine Vorgesetzten in Livland (datiert Rom, 1523 November 19) wird in Riga aufgefangen.
- 8. 1524 März-April: Kiga. Angriffe auf das Franziskanerkloster, Bilderstürme in St. Peter, St. Jakob, Dom. Ausweisung der Franziskaner. Gleichzeitig Anfänge der evangelisch-kirchlichen Armenpflege ("Armenkiste" bei St. Peter).
- 9. 1524 Frühsommer: Hermann Marsow tritt als evangelischer Prediger in Dorpat auf, muß aber auf Verfügung Blankensfelds die Stadt bald verlassen.
- 10. 1524 Juni 10: Die franziskanischen Abgesandten werden bei ihrem Landungsversuch in Riga verhaftet. Burkard Waldis geht bald zum evangelischen Glauben über und wird aus der Haft befreit. Bomhover legt ein Geständnis ab und bleibt bis auf weiteres in städtischem Gewahrsam.
- 11. 1524 Juni 29.: Erzbischof Jaspar Linde stirbt. Sein Nachfolger wird Blankenfeld.
- 12. 1524 Juli: Ständetag in Reval. Religionsbündnis der Städte Riga-Reval-Dorpat.
- 13. 1524 Juli-August: Blankenfeld verlangt von Riga Unterwerfung, wird entschieden abgelehnt. Darauf ein weiterer Bildersturm im Dom. Riga erklärt, überhaupt keinen Erz-

bischof als Herrn anzuerkennen; "natürlicher" Oberherr sei Blettenberg.

14. 1524 Sept. 14: Kloster- und Kirchensturm in Reval. Der Kat gewinnt sogleich darauf die Herrschaft in die Hand.

- 15. 1524 Herbst: Luthers zweites Sendschreiben nach Livland (Ph. 127).
- 16. 1524 Spätherbst: Melchior Hofmann erscheint in Dorpat. Schwarmgeistige Laienpredigt.
- 17. 1524 auf 1525: Blankenfeld verläßt Dorpat, um sein Erzstift anzutreten. Hofmann tritt heftiger auf. Soll von Stackelberg, dem Stiftsvogt Blankenfelds, verhaftet werden. Die Antwort ist Bildersturm, zunächst in der Unterstadt, sodann Bertreibung der Bettelmönche und Erstürmung des Domes, schließlich Einnahme des erzbischöslichen Schlosses.
- 18. 1525 April 10.: Das Ordensland Preußen wird weltliches Herzogtum unter polnischer Oberhoheit.
- 19. 1925 Frühsommer: Hofmann reist nach Riga und Wittenberg, um eine Bestätigung seiner Rechtgläubigkeit zu erlangen, baraushin (Juni) drei Sendschreiben aus Wittenberg nach Livland von Luther, Bugenhagen und Hofmann.
- 20. 1525 Juni: Lohmüller verfaßt für Plettenberg eine Denkschrift zur Säkularisierung Gesamt-Livlands.
- 21. 1525 Juli: Landtag in Wolmar. Bündnis der Altgläubigen gegen die evangelischen Städte.
- 22. 1525 September 21.: Plettenberg übernimmt die alleinige Herrschaft über Riga gegen Zusicherung der ungehinderten evangelischen Predigt.
- 23. 1525 Herbst: Blankenfeld knüpft verräterische Beziehungen zu den Russen an und wird (Dez. 22.) auf seinem Schloß Konneburg in Haft gesetzt.
- 24. 1925 auf 1926: Hofmann muß Dorpat verlassen, geht nach Reval und (1526 Frühling) nach Schweden.
- 25. 1526 März: Landtag in Wolmar. Unterwerfung des Erzbischofs und sämtlicher Bischöfe unter den Ordensmeister. Stadt und Land sind geschieden.

26. 1526 Aug.: Blankenfeld beginnt seine dipsomatische Reise zu Papst und Kaiser.

- 27. 1526: Anfänge des evangelischen Glaubens in Kurland (von Preußen her).
- 28. 1527 Febr.: Bomhover, inzwischen aus der Haft befreit, tritt gegen die evangelische Predigt auf. Disputation. Wird durch Knopken in den Bann getan. Ein eingehender Bericht hier- über wird nach Reval gesandt (Februar 12.). Bomhover geht bald darauf nach Reval und verschwindet sodann aus der Geschichte.
- 29. 1527 Februar 17.: In Riga wird das Fastnachtsspiel des Burkhard Waldis "der verlorene Sohn" gespielt.
- 30. 1527 Sept. 9.: Blankenfeld stirbt in Torquemada (Spanien) auf der Reise zum Kaiser.
- 1. Die Anfänge der Reformation in Reval, Dorbat und den übrigen Städten des Landes. Lokale Quellen über die Anfänge der Reformation in Reval fehlen. Die ältesten Nachrichten haben wir von keinem Geringeren als von Martin Luther selber. In seinem ersten Sendschreiben nach Livland (vermutlich vom August 1523) "den außerwählten lieben Freunden Gottis, allen Thristen zu Righe, Revell und Tarbthe in Liefland" heißt es, daß Gott der Bater unseres Herrn und Heilandes Jesu Christi nuch bei euch seine Wunder angefangen . . . . . . , die ihr am Ende der Welt." 1524 tauchen sodann aus dem Dunkel in Reval wei Namen auf: Johann Lange und Zacharias Hasse. Der Erstere, chemals Prämonstratensermönch in Stade bei Hamburg, war Brediger an der Pfarrkirche St. Nikolai geworden; Hasse war aus Breußen (über Braunsberg und Elbing) nach Reval gekommen, vo er vermutlich als Kaplan an der zweiten großen Pfarrkirche Revals, St. Olai, predigte. Schnell scheint ein beträchtlicher Teil der Bürgerschaft auf die neue Predigt eingegangen zu sein.
- Es bestanden ohnehin scharfe Spannungen zwischen den Bürgern und dem Kat der Stadt einerseits, und den auffälligsten Bertretern der alten Kirche, den Mönchen, insonderheit den Domisitanern, andererseits; hier kam es zu Zusammenstößen. Warum die Vorpostengesechte im großen Geisteskamps der Kesormationsseschichte in Livland gerade zwischen Bürgern und Bettelmönchen usbrachen, hat Arbusow einleuchtend gemacht: ".....aus en breiten Schichten des Bürgertums hervorgegangen, innerhalb

des engen Umkreises der Stadtmauern und Flecken lebend und namentlich dem gemeinen Mann aus täglichem Umgang, Predigt, Beichthören vertraut und wohlbekannt, umgab die Bettelmönche weder der Glanz vornehmer Abkunft, oder reichen Besitzes, noch hoher Stellung in der Hierarchie und Macht. Nur ihr geistlicher Stand und Leben unterschied sie von der gemeinen Masse. Fielen einmal die Schranken der Devotion und der allgemeinen Achtung vor dem geistlichen Wesen als solchem, verskehrten sie sich namentlich in Haß und Verachtung, so waren die Bettelmönche die nächsten Opfer der Aufregung des Pöbels").

Dorpat war die zweitgrößte Stadt des Landes. Hier lag auf dem Domberg die prachtvolle Kathedralfirche, vielleicht die schönste des ganzen Landes, baneben bas bischöfliche Schloß. Im Tal am Embach breitete sich die Stadt aus mit ihren Pfarrfirchen St. Johannes und St. Marien. Die strenge, harte Sand Blankenfelds wurde nirgendwo so empfindlich gespürt, wie hier. Kein Bunder, daß die Spannung zwischen Bürgerschaft und Kirchherrn gerade hier besonders ftark war. Auch für Dorpat sett Luther in seinem obenerwähnten Sendschreiben eine evangelische Gemeinde voraus, ohne daß wir für jene Zeit (Spätsommer 1523) inländische Quellen darüber besitzen. Spätestens 1524 kam Hermann Marsow nach Dorpat und begann mit der evangelischen Bredigt. Er war der einzige unter den Reformatoren Livlands, der — wenn auch nur turze Zeit — Luthers Schüler in Wittenberg gewesen war. Seine Predigt muß lebhaften Anklang gefunden haben, denn bald wurde er von der Gemeinde zum Prediger der Pfarrkirche St. Marien eingesetzt. Das war offensichtlich eine Rechtsüberschreitung. Als Blankenfeld hiervon erfuhr, brauste er auf: das werde er nicht dulden, und wenn er 5 und 10 Finger daranseten sollte. Die Bürgerschaft wandte sich min an die Dorpater Stifteritterschaft um Beiftand; allein ohne Erfolg. Marsow mußte aus Dorpat weichen. Er ging nach Reval, hinterließ aber eine evangelische Gemeinde, freilich ohne Hirten.

Auch in den kleineren Städten und Städtchen des Landes tauchen in diesen Jahren evangelische Gemeinden auf: 1523 in Wolmar; Ansang 1524, vernutlich von Reval aus, auch in

<sup>1)</sup> S. B. 1913, S. 23.

Narwa. Auch hier kam es zu Mißhelligkeiten mit den Dominiskanern. 1524 wird das erzstiftische Städtchen Kokenhusen an der Düna evangelisch.

Der Orden war in der führenden, alteren Generation bis= lang altgläubig geblieben; unter ben jungeren Brüdern indessen waren evangelische Neigungen zu spüren. Jedoch Plettenbergs mächtige Sand hatte schnell solche Stimmen zum Schweigen gebracht. In der Unterströmung freilich lebten die evangelischen Reigungen fort. Ebensowenig konnte der Meister es verhüten, daß in den Kreisen der zahlreichen Ordensdienerschaften der neue Glaube sich ausbreitete. So tam es, daß in den hadelwerken und Städtchen, die um die Ordensschlösser her emporgewachsen waren. allerorts evangelische Gemeinden entstanden. Bir sind bei der Mangelhaftigkeit der erhaltenen Quellen leider nicht in der Lage. gerade diese wichtigen Anfänge der Reformationsgeschichte im einzelnen zu durchschauen. Die hauptsächlichsten Daten sind diese. Im Spatsommer 1524 mußte Blettenberg felbst in Benden die Genehmigung zur evangelischen Bredigt in einer Kavelle ge= währen, ja sogar auch hier unter den Augen des Meisters scheint es zu Bilderstürmen und Einziehung von Kirchengut gekommen zu sein. Uhnlich war es in der Ordensstadt Fellin; auch hier hören wir von einem Bildersturm (1525 Allerheiligen, November 1). Desgleichen in der ansehnlichen See- und Handelsstadt Bernau, (es war dies die viertgrößte Seestadt des Landes), ebenfalls Ordensbesit, hatte der neue Glaube Anhänger gefunden; und auch hier hat ein Bildersturm gewütet (1526 März 13). der lette im Lande sein.

Erst spät gewann die Reformation Eingang in Aurland, 1526; wesentlich von dem inzwischen (vgl. unten) evangelisch gewordenen Preußen aus.

So tauchen von Jahr zu Jahr immer mehr evangelische Gesmeinden im Lande auf, und bald sind die Bürgerschaften aller in Betracht kommenden Städte und Städtchen evangelisch gesworden.

2. Die heimliche Entsendung der Franziskaner nach Rom. Aber auch die Altgläubigen blieben nicht untätig. Ihre energischsten und tätigsten Bertreter waren der schon obenerwähnte Kvadjutor und sodann Nachfolger des Rigischen Erzbischofs, Johann Blankenfeld, sowie der Franziskanerpater Antonius Bomhover.

In Riga war es zu Plänkeleien zwischen den Evangelischen und Franzistanern gekommen. Die Mönche hatten von ihren Kanzeln gegen die neue Kețerei gepredigt; die erbitterten Stadt= bürger waren sodann in das Kloster eingedrungen und hatten. nicht ohne Erfolg, zum Austritt aus dem Mönchsftand aufgefordert. Daraufhin hatten die Franziskaner ihrerseits nunmehr bei Blettenberg Rlage geführt, dessen Bersuch, die Stadt zur Berantwortung zu ziehen, miklang. Zudem waren um die gleiche Zeit — Frühsommer 1523 — Nachrichten aus Hasenpoth über Ausschreitungen gegen das dortige Franziskanerkloster eingetroffen. Da griff Blankenfeld ein. Auf seine Beranlassung entsandte der Rigaer Franziskanerkonvent heimlich zwei seiner Brüder nach Rom. um beim Papst gegen die Lutherischen in Livland Klage zu führen. Die Gesandtschaft bestand aus eben jenem Antonius Bomhover und seinem Weggenossen, dem Bruder Burkard Waldis. Etwa Anfang November 1523 trafen die Rigenser in Rom ein. Zunächst freilich konnte hier nichts erreicht werden, denn der bisherige Papst, hadrian VI., war soeben gestorben, ein neuer Papst aber noch nicht gewählt. Man mußte warten. Bomhover benutte inzwischen die Zeit und verfaßte eine umfängliche Anklageschrift gegen die keherischen Rigenser. Diese Schrift hat sich nicht erhalten, wohl aber besitzen wir einen eingehenden Brief Bomhovers an seine livländischen Borgesetzten, datiert vom 19. November1). Sier= nach hoffte er strenge Mandate an den Ordensmeister, den Erzbischof und seine Bischöfe gegen die Stadt Riga und gegen alle Anhänger des neuen Glaubens im Lande zu erwirken. Entsprechend den früheren Berfügungen der Päpste sollte mit aller Strenge "weder die kettersche lere Martini Luttersch" vorgegangen werden; "dat mehn och schal (soll) bruken dat werktlicke schwerdt wedder sodane ketterie nicht ryngher wen alze wedder Russen Muszquiter vnnde affgeschuedene (abgeschiedene, abgesonderte) kettere". Die unbotmäßige Stadt Riga sollte, da sie ja keine geistliche Strafe

<sup>1)</sup> Dieses sehr lehrreiche Schreiben ist abgebruckt bei E.v. Hansen. "Die Kirchen und ehemaligen Klöster Revals", Reval 1873, S. 113ff., sowie bei L. Lemmens, "Die Franziskanerkustodie Livland und Preußen", 1912, Kr. 281.

achten wollte, zu einer Strafzahlung von "mennich dussenbe bukaten" gezwungen werden.

Bomhover schrieb seinen Brief nach Livland am gleichen Tage, an dem der neue Papst gewählt war. Es war dieses Giulio Medici, als Papst Clemens VII. Obwohl Bomhover ben neuen Papst von früher her persönlich kannte, und obwohl Clemens ein unversöhnlicher Gegner der deutschen Ketzerei war, so sollten doch die Hoffnungen Blankenfelds und Bomhovers sich nicht ver= wirklichen lassen. Livland war nicht das einzige Land, aus dem Klagen über die lutherische Keterei einliefen. Von überall her aus dem Reich lauteten die Botschaften ähnlich. Fedoch viel bedrohlicher klangen andere Nachrichten aus dem Südosten: die Türken rüsteten sich zu neuem Angriff gegen die abendländische Thristenheit. Wollte man sie abwehren — und das mußte natürlich die allererste Aufgabe sein —, so hatte man im eigenen Lager nach Möglichkeit Frieden zu halten. Daher schien es geboten, gegen die Reformation zunächst klug und behutsam vorzugehen. Zu diesem Zweck entsandte der Papst den Kardinal Lorenzo Tampeggi als seinen Legaten zum Reichstag nach Nürnberg. Auch das Rigaer Franziskanerkommando ging dorthin, und Bomhover reichte beim päpstlichen Legaten eine "Anweisung, wie der lutherischen Ketzerei erfolgreich zu widerstehen sei"1), ein. Hiernach sollten ja wohl die bisherigen päpstlichen Bullen in Sachen Luthers und seiner Lehre zu Recht bestehen, und dem Reichstag sollte empfohlen werden zur Durchführung dieser Maßnahmen einen geeigneten Legaten zu bestellen. Aber sodann wurde doch eine Reihe von Mißständen in der katholischen Kirche unumwunden zugestanden. Hier liege der Hauptgrund für die starke Ausbreitung des Luthertums. Deshalb musse man zunächst selbst mit Reformen vorgehen. Besonders um die Mönchsgeistlichen sei es ichlimm bestellt. Es sei weder "ungereimt noch unwirksam" zu überlegen, ob nicht die Zahl der Mönche und Konnen viel zu groß sei, ob man nicht den Austritt aus dem Kloster freigeben könne, ob nicht nur Leute reiferen Alters die Mönchsgelüdbe ablegen dürften, ob nicht der Bettel zu untersagen und die Arbeit zu ge-

<sup>1) &</sup>quot;Informatio quo pacto commodius resistendum Lutheranae heresy", abgebruckt bei Lemmens, a. a. D. Nr. 287.

bieten sei. Würden erst einmal solche oder ähnliche Resormen durchgeführt werden, dann werde man der Reherei gewiß bald Herr werden. Das war freilich eine ganz andere Sprache, als vor drei Monaten in jenem Brief nach Livland. Bomhover war eben klug und verstand es, den Ton seiner Rede den Verhältnissen anzupassen. Der Abschied des Reichstages (vom 18. April) bestagte denn auch, daß das Wormser Edikt "soviel als möglich" durchzusühren sei. Bomhover mußte mit leeren Händen heimkehren. Die Mission war gescheitert.

Inzwischen waren in Kiga bedeutsame Dinge geschehen. Dem Kat war der Zweck der heimlichen Komreise hinterbracht worden, und sodann war jener Brief Bomhovers (vom 19. No-vember 1523) in Riga abgefangen worden. Dieses letztere geschah um die Wende vom Februar zum März 1524. Und nun sollten die für die Resormationsgeschichte entschenden Ereignisse Schlag auf Schlag fallen, fast durch jenes ganze denkwürdige Jahr 1524 hin.

Als Bomhovers Brief bald bekannt wurde, brach ein Sturm der Entrüstung in Riga aus. Das war Verrat! Zunächst scheint es (in den ersten Märztagen) zu Angriffen und Ausschreitungen gegen das Franziskanerkloster gekommen zu sein. Sodann brachen die Bilderstürme aus: in St. Peter, St. Jakob und am Ende des Monats auch im Dom²). Am 2. April wurden die verräterischen und verhaßten Franziskaner endgültig aus Riga ausgewiesen; um die gleiche Zeit auch die Dominikaner. Dann kamen die Weltgeistlichen an die Reihe, und Ansang Mai war der katholische Gottesdienst dis auf geringe Reste aus Riga verschwunden: die Stadt war evangelisch geworden.

Einen Monat später, am 10. Juni, segelte auf dem Wege aus Lübeck ein Schiff in die Düna hinein. An Bord waren Antonius Bomhover und Burkard Waldis. Sie mochten nach unsicheren Gerüchten ahnen, daß eine Landung innerhalb des städtischen Gebietes nicht ratsam schien und wollten vorher an Land gehen, um an Riga vorbei nach Lemsal, wo ein weiteres Franziskanerkloster lag, sich unbemerkt durchzuschlagen. Dieses

<sup>1)</sup> Bgl. Arbusow, S. B. 1913, S. 37ff.

<sup>2)</sup> Beiteres und Grundsatliches über die Bilberfturme G. 68 ff.

jedoch mißlang. Nach der Sachsenchronik des Chyträus, weil das Schiff "durch eine plötliche Ungestümigkeit des Nordwestwindes unterm Schloß nicht anlanden konnte, sondern an dem Ort, da die anderen Schiffe vor den Toren zu Riga standen, getrieben ward". Nach der Darstellung des Rigaer Rates (vom 12. Juni) "begab es sich aus besonderer Schickung . . . . . Gottes, der den Abermut seiner Feinde nicht länger kann und will gedulden, sondern ihren Mutwillen vor allermänniglich . . . . kundtun . . . ., daß der Allmächtige es anders angeordnet, also daß . . . sie in unserem Strom vor Riga angekommen"1). Beim Betreten des Landes wurden beide Mönche verhaftet. Bomhover wurde verhört und legte ein offenes Geständnis ab. Hierbei wurde erst jett bekannt, daß der eigentliche Urheber der verräterischen Mission niemand anders als Blankenfeld selbst gewesen war. Die Kunde von der Verhaftung verbreitete sich schnell, auch Plettenberg hatte es bald erfahren. Nur mit Mühe gelang es ihm und dem todkranken Erzbischof Jaspar Linde das Leben des verräterischen Mönches, fürs erste wenigstens, vor den Drohungen der erbitterten Rigenser zu schüten. Bomhover blieb bis auf weiteres in Saft. Sein Genosse Burkhard Waldis schloß sich bald dem evangelischen Glauben an, warf die Kutte ab, wurde daraufhin aus der Saft entlassen und wandte sich dem burgerlichen Berufe eines Binngießers zu.

3. Jaspar Lindes Tod und der Revaler Ständetag (Juli 1524). Wenige Wochen nach der Berhaftung der Franziskaner, am 29. Juni, starb Erzbischof Jaspar Linde, und Blankenseld trat sogleich das Erbe an. Schon am Tage darauf (30. Juni) meldete er dem Meister seinen Amtsantritt und erhielt sogleich am nächstfolgenden Tage (1. Juli) dessen Glückvünsche. Erzbischof und Ordensmeister hielten zueinander.

Nun traf es sich so, daß unmittelbar darauf (Mitte Juli) ein sogenannter Ständetag einberusen war. Hier sollten städtische Angelegenheiten (es waren vertreten Riga, Reval, Dorpat) geregelt werden. Desgleichen wollten die Vertreter der bischöfslichen Ritterschaften hier darüber schlüssig werden, welche Maßnahmen man gemeinsam gegen gewisse ständische Abergrifse der

<sup>1)</sup> Nach Arbusow, S. B. 1913, S. 52.

vorgesetzten Pralaten ergreifen sollte. Die Bischöfe selbst sowie der Orden waren nicht anwesend. Es wird verständlich, daß infolge der jüngsten Ereignisse in Riga hier in Reval die Sache der Reformation mit den ständisch-politischen Streitigkeiten in Berbindung gebracht wurde. Es war dieses bereits das zweitemal in Livland. Die drei Städte Riga, Reval und Dorpat schlossen ein Religionsbündnis: "... haben sich . . . alle drei Städte samt und sonders, eine der anderen in allen zufälligen, rechtfertigen Sachen zu helfen und sonderlich bei dem heiligen Evangelium mit Liebe und Güte nicht zu verlassen, vereinigt und verbunden"1). Dieses Städtebundnis, übrigens das erste evangelische Religionsbundnis überhaupt in Livland, bestätigte förmlich und feierlich, was ohnehin bereits vorher dagewesen war. Aber doch wurde hierdurch das Bewußtsein der Zusammengehörigkeit und Sicherheit ohne Aweifel gesteigert. Dieses Bündnis hatte Bestand. höhepunkt fand sodann ber Revaler Ständetag, als in der Schlußsitzung — es war am 20. Juli — Jürgen von Ungern, der Vertreter der erzbischöflich Rigischen sowie der Bselschen Ritterschaft, namens aller Versammelten erklärte, man hätte "Gottlob bei dem heiligen, göttlichen Wort und Evangelium nach Inhalt und Vermögen bes Neuen und Alten Testaments, ohne menschliche Lehre und Zusetzung zu bleiben, sich endrechtlich vereinigt und verbunden, bavon in keinem Wege sich drängen zu lassen". Es ware "der Stände guter Rat und Meinung, daß man die Prediger des göttlichen Wortes, so jetund zu Riga und Reval, Gott Ehre und Lob, vorhanden, zu dem nächsten Landtage unter starkem, sicherem Geleite zulasse. Daß alle Stände dieser Lande sodann hören und vernehmen, ob dieselbigen Herren und Pralaten die Prediger mit besseren Gründen der Heiligen Schrift aus der Bibel (darüber) unterrichten könnten, daß das, was jene von den Kanzeln verfündigen, nicht das wahre, göttliche Wort sei. Sollte das gelingen, so wollte man alsdann die genannten Prediger verlassen und sich zu der Unterweisung der Herren Prälaten nach dem Alten begeben. So aber nicht, daß alsdann dieselbigen Herrn Prälaten von sotaner Widerstrebung und Verfolgung der genannten Prediger und des göttlichen Wortes abstehen und dasselbige ohne alle Einrede frei

<sup>1)</sup> A. R. III, Rr. 150, 13.

und unbehindert über diese ganzen Lande, wo Gott seine Gnade hinkehre, predigen und abkündigen ließen."1)

Der Sinn dieser Entschließung ist dieser: Livland sollte sein Schicksal selbst in der Hand behalten, unabhängig von Reichstag und Konzil; das Land sollte konfessionell geschlossen bleiben; die Entscheidung über die Wahl, ob alt- oder neugläubig, sollte der nächste Landtag in öffentlicher Religionsdisputation fällen.

Es kam aber anders.

4. Riga verweigert Blankenfeld die Huldigung. Als, balb nach diesen Ereignissen in Reval, Erzbischof Blankenfeld die Unterwerfung Rigas unter seine Herrschaft verlangte, dazu noch, ohne die Freigabe der evangelischen Predigt zu gewähren, wie früher in Aussicht gestellt war —, da hat "die stad Rige entlich (entgültig) und eintreglich (einträchtig) geschlossen, ... Blankensfeld, auch keinen Bischoff oder Erzbischoff vordas zu ewigen zustünftigen Zeiten von Fren Hern zu entfangen"<sup>2</sup>).

Diese glatte Absage Rigas an den Erzbischof war historisch denkwürdig: Riga erklärte bündig, für alle Zeiten unabhängig von jeder Prälatenherrschaft bleiben zu wollen. Blankenseld mußte sich bescheiden. Bielleicht eine Folge dieser bedeutsamen Erklärung war ein erneuter Bildersturm. Es war dieses der letzte in Riga. Was die bisherigen Vilderstürme im Dom noch übrigselassen hatten, wurde jetzt zerstört. Besonders der Chor hatte zu leiden. — Das katholische Kirchenwesen hatte man ausgesegt, die erzbischössliche Gewalt hatte man abgeschüttelt.

Darauf erschien, im gleichen August 1524, eine Gesandtschaft Rigas im Schloß zu Wenden beim Ordensmeister Plettenberg und trug ihm an "um des heilbarn und reinen Wortes Gottes halben, damit sie der allmächtige ewige, gütige Gott mit besonderen Gnaden heimgesucht, und daran all ihr Seelenheil und Trost geslegen, ihn . . . . . . für ihren einigen natürlichen Landesherrn zu behalten, ihm allein zu huldigen und zu schwören". Er wolle sie zu Gnaden annehmen . . . . . . auch vor dem Herrn Erzbischof und all seinen Nachsommen handhaben, schüßen und beschirmen<sup>3</sup>).

<sup>1)</sup> A. R. III, Ar. 151, 16.

<sup>2)</sup> Bgl. Taubenheim S. 13.

<sup>3)</sup> A. R. III, Nr. 212, S. 538.

Die Abgesandten Rigas ließen ferner durchblicken, daß, falls Plettenberg und sein Orden "kleinmütig" dieses Angebot ablehnen sollte, "etzlich außlendesche Hern unde fürsten sich erboten, dersselben stad Rige schutzhern zu sehn"1). Plettenberg zögerte zusnächst, diesen entscheidenden Schritt zu tun und bot seine Bersmittlung zwischen Riga und Blankenselb an.

5. Bilderstürme in Reval und Dorpat. Unterdessen war es auch in Reval zu Tumulten und Bilderstürmen gekommen. Hier war der Gegensat zwischen der Stadt und den Dominikanern der Die Schwarzhäupter erzwangen, um das Fortschaffen des reichen Klostergerätes zu verhüten, die Auslieferung der von ihnen gestifteten Kirchengeschmeibe. Der Rat seinerseits verlangte die Auslieferung der reichen Kupfervorräte, ferner in der Alosterkirche evangelische Predigten durch die Stadtprediger. Die bedrängten Mönche wandten sich um Hilfe an den Ordensmeister. Plettenberg verfügte sofortige Rückgabe aller eingezogenen Güter sowie die Zurückziehung der evangelischen Prediger aus dem Kloster. Alle Neuerungen sollten unverzüglich rückgängig gemacht werden. Der Rat legte biese Verfügung am 10. September 1524 der Bürgerschaft vor. Am 14. September - dem Jahres- und Gedenktag jenes großen Sieges der Livländer über die Russen vom Jahre 1502 — brach dann ein Bilder= sturm aus. Zunächst wurde das Dominikanerkloster gestürmt. Als hier die Arbeit getan war, zog die Menge weiter zur Heiligengeistkirche und zur St. Dlaikirche. Nur die St. Rikolaikirche blieb verschont. Hier hatte ein Kirchenvorsteher die Türschlösser mit Blei vollgießen lassen und damit die Kunstwerke dieser Kirche gerettet. Wenige Stunden nur hatte die Straße geherrscht, und unendlich viel war vernichtet. Dann aber griff der Rat ein und gewann sogleich die Zügel wieder in seine Hand. Er erließ eine Reihe von klugen und energischen Verfügungen2). Der Sturm wird nicht gerügt; alles unrechtmäßig geraubte Eigentum ist bei Androhung der Diebstahlsanklage unverzüglich dem Rat auszu-

<sup>1)</sup> Bgl. Taubenheim S. 13.

<sup>2)</sup> Bgl. Fr. Bienemann, "Aus Livlands Luthertagen", Reval 1883, S. 65.

liefern; jeder weitere Bildersturm wird entschieden untersagt; innerhalb von drei Tagen hat jeder Stifter das Recht, seine etwa noch vorhandenen Altäre oder Kostbarkeiten aus den Kirchen fortzuschaffen; danach aber darf in allen alt- und neugläubigen Kirchen nichts weiter angetastet werden.

Plettenberg sprach wohl seinen Unwillen über die Revaler Unruhen aus, mehr aber vermochte er nicht auszurichten. Der Kat hatte die Leitung der Kirche sest in der Hand, und ein Mandat (Ende Oktober) untersagte bei strenger Strase "unnüße, lästerliche, verächtliche Worte, Scheltworte oder Hohnsprache wider das gepredigte Wort Gottes und die evangelischen Pastoren". Ansfang 1525 wurden die Dominikaner aus der Stadt ausgewiesen, und die Unterstadt Keval war evangelisch geworden.).

Unterdessen war es auch in Dorpat zu gewaltsamem Um-Hier hatte nach der Ausweisung Marsows sturz gekommen. (vgl. S. 38) der Kürschner Melchior Hofmann, vermutlich im Herbst 1524, mit seinen radikalen Predigten die ohnehin erregten Dorpatenser weiter entflammt. Zunächst freilich ließ die Gegenwart des strengen Bischofs Blankenfeld noch keinerlei Ausschreitungen zu. Als aber Blankenfeld gleich nach Weihnachten Dorpat verließ und sich in sein Erzbistum begab, da trat Hofmann kecker auf. Beter von Stackelberg, der Stiftsvogt Blankenfelds, wollte ihn nunmehr auf ausdrückliche Vorschrift des Erzbischofs verhaften. Die Antwort der Menge war Tumult und Bildersturm. Kirchen zu St. Marien und St. Johannes wurden gestürmt, Bilder und Orgeln zerbrochen und verbrannt. Weiter aina es in die Alöster: hier hausten die Tumultuanten besonders wild und roh. Einige Tage später, am 10. Januar 1525, versuchte sodann ein Saufe von etwa 200 Mann den Domberg, auf dem die Kathedralfirche und das bischöfliche Schloß belegen waren, ein-Zunächst gelang es Stackelberg, die Stürmenden mit blutigen Köpfen heimzuschicken. Aber Blut war geflossen: vier Mann der Angreifer waren tot, 20 verwundet. Ein Gefühl beseelte die Stadt — Rache. Ein zweiter Haufe, ungleich größer als das erstemal, drängte heran. Stackelberg wich dem Kampfe

<sup>1)</sup> Bis auf das Zisterzienserinnenkloster, das, da es vor allem Mitglieder des benachbarten Adels beherbergte, verschont geblieden war.

aus und zog sich auf seine Burg zurück. Da brach die Menge in den Dom ein und hat auch hier ihr Zerstörungswerk in ganz bessonders heftiger Weise getan. Nun schickte man sich an, das letzte Bollwerk des verhaßten Bischofs, die Burg, zu stürmen. Schon war ein Geschütz gegen das Schloß aufgesahren, und schlimmstes Blutvergießen schien unvermeiblich. Da gelang es in letzter Stunde den Besonnenen unter den Bürgern einzugreisen und Schlimmstes zu verhüten. Es wurde verhandelt. Stackelberg räumte das Schloß, und eine aus Vertretern des Domkapitels und der Bürgerschaft gemischte Kommission übernahm die Verswaltung. Dabei ist es zunächst geblieben.

Die verbündeten Städte Riga, Reval, Dorpat waren zu stark, als daß Blankenselb oder Plettenberg wirklich etwas Entscheidendes erreichen konnten.

Hiermit ist ein gewisser Abschluß in der äußeren Reformationsgeschichte Livsands erreicht. Das stürmische Jahr 1524 hatte in heftigsten Kämpsen den drei großen Städten die Besteiung von der katholischen Kirchenherrschaft gebracht. Hier hatten jeht die Magistrate das Regiment der evangelischen Gemeinden in der Hand.

Riga, Reval, Dorpat waren evangelisch geworden und sollten es bleiben. Runmehr aber traten viel weiter ausschauende Pläne in Sicht: das ganze Land sollte seines katholisch-geistlichen Charakters entkleidet und in ein weltlich-evangelisches Herrschafts-gebiet umgewandelt werden. Dieses ist damals jedoch noch nicht geschehen.

6. Säkularisierung des Drdenslandes Preußen. Inzwischen hatte sich im westlichen Nachbarlande Livlands, im preußischen Drdensstaat höchst Bedeutsames ereignet. Albrecht von Brandensburg hatte seine hohe, katholisch-geistliche Würde eines Hochmeisters Deutschen Ordens niedergelegt und sich vom Polenkönig Sigismund I. zum evangelisch-weltlichen, erblichen Herzog von Preußen unter polnischer Oberhoheit erklären lassen. Solches war geschehen in seierlicher Handlung zu Krakau am 10. April 1525. Das beseutete einen empfindlichen Verlust für die katholische Herrschaft. Es mußte aber auch für das benachbarte Livland seine Folgen

haben. Den altgläubigen Kreisen Livlands konnte hierdurch ber Landweg in den Westen jederzeit gesperrt werden, wenn man nicht den Umweg über das volksfremde Litauen oder Polen wählen wollte. Vor allem aber wurden hierdurch alle jene Kreise, die eine Säkularisierung des gesamten Livland angestrebt hatten, in ihren Hossmungen und ihrer Tatkrast gestärkt. Und diese Hossmungen wurden naturgemäß auf den Ordensmeister Plettenberg gelenkt. Er war der mächtigste Fürst im Lande, er genoß die allzgemeine Achtung und war getragen von dem Vertrauen der Stände. Auch die Städte, voran das starke Riga, hatten ihn ja bereits als ihren natürlichen Oberherrn bezeichnet. In welcher Weise nun jeht die Säkularisation angestrebt wurde, zeigen solzgende drei Schriften:

- 1. eine Denkschrift, die Johannes Lohmüller im Juni 1525 dem livländischen Landmarschall Johann Plater genannt v. d. Broele, übersandte. Die Schrift führt den Titel: "daß Papst, Bischöfe und geistlicher Stand kein Land und Leute besitzen, vorstehen und regieren mögen, aus der heiligen Schrift verfasset").
- 2. eine Denkschrift, die Friedrich von Hendeck, ehemals Herr deutschen Ordens zu Preußen, nunmehr einer der Käte Herzog Albrechts, im Januar 1526 an den livländischen Ordensmeister richtete. Die Schrift führt den Titel: "An den Hochwürdigen Fürsten und Herrn, Herrn Walther von Plettenberg, Deutschsorbensmeister in Livland, ein gar christlich Ermanung zu der Lehre und Erkenntnis Christi, durch den wohlgeborenen Friedrichen, Herren zu Hendeck, einst desselbigen Ordens, nun aber im rechten Christenglauben der wenigeste"2).
- 3. Instruktionen, die die Stadt Reval im Februar 1526 ihren Katssendboten für den bevorstehenden Ständetag in Kujen und für den Landtag in Wolmar gegeben hatte<sup>3</sup>).

Der Inhalt der Denkschrift Lohmüllers ist kurz folgender: der Anspruch der geistlichen Herren auf weltliche Gewalt wider-

<sup>1)</sup> Im Auszuge abgedruckt bei Taubenheim S. 15f.

<sup>2)</sup> Abgedruckt: Sipungsber. d. Altertumsges. "Prussia", Bb. 17, Königsberg 1892.

<sup>3)</sup> A. R. III, Nr. 230.

spricht dem Willen Christi. Die erste Aufgabe der Geistlichen ist, in alle Welt zu gehen, Gottes Wort und das Evangelium zu ver-Dies aber haben sie ungelehrten und unwissenden fündigen. Chorschülern überlassen, sie selbst aber haben sich zu großmächtigen Herren gemacht, die sich für zu gut gehalten, Kaisern, Königen und Fürsten untertänig zu sein. Die weltlichen Fürsten sind berechtigt, solch Larvenvolk und Seelenmörder ernftlich zu strafen, ihr unrechtmäßig besessenes Gut einzuziehen, und, falls fie sich nicht fügen sollten, sie zu vertreiben. So steht es auch in Livland. Deshalb ist es Pflicht des Ordensmeisters als der von Gott verordneten Obrigkeit sich der Sache anzunehmen. Sollte sich jedoch ber Meister noch zu kleinmütig und zu schwach fühlen, um fo ge= schwind zu verfahren, so wäre der beste Rat, das lautere göttliche Wort an allen Orten des Landes frei und ungehindert predigen zu lassen. Dann würde ihre Frucht nicht ausbleiben. "Darum ihr Könige, wollet vernehmen und euch unterrichten lassen, die ihr richtet den Erdboden" (Pf. 2)1).

Ihr Verfasser war der bereits mehrsach erwähnte tatkräftige Stadtschreiber Rigas, Mag. Johannes Lohmüller. Er war bald nach der Säkularisierung Preußens mit einer Reihe einssußereicher Personen aus der Umgebung Herzog Albrechts in Bersbindung getreten<sup>2</sup>).

Natürlicherweise lag es im Interesse Albrechts, daß womöglich auch das Preußen benachbarte Livland säkularisert werde.

Der Ständetag in Reval vom Juli 1524 hatte, wie erinnerlich, beschlossen, der nächste Landtag solle über das Schicksal
des gesamten Landes entscheiden (vgl. oben S. 43ff.). Dieser
Landtag trat nun in Wolmar im Sommer 1525 zusammen. Allein die Städte mußten sich hier in ihren Hoffnungen bitter
enttäuscht sehen: es war den Führern der Altgläubigen, vor allem
wiederum Blankenseld, gelungen, gegen die evangelischen Städte
Kiga, Dorpat, Reval einen sesten Zusammenschluß aller übrigen
Stände des Landes zu schaffen. Auch die Stiftsritterschaften
hatten seit Reval ihre Stellung geändert. Gärungen unter der

<sup>1)</sup> Die Denkschrift wirkt wie ein livlänbisches Gegenbeispiel zur Bulle "Unam sanctam".

<sup>2)</sup> Bischof Georg von Polenz, Dr. Johannes Briesmann und Rikolaus Speratus.

Bauernschaft — eben war die große Bauernerhebung im Reich nit viel Blutverlust auf beiden Seiten schließlich niedergeworsen vorden —, die aufreizende Tätigkeit Melchior Hosmanns, die Besorgnisse der Kitterschaften, bei weiteren Lockerungen der disserigen Zustände an Besitz und Einfluß zu leiden, — alles dieses virkte mit der besonnenen Politik Plettenbergs, jeden Umsturzm Lande zu vermeiden, zusammen. Die vertragschließenden Stände vereinigten sich, "keinen Aufruhr oder Reuerung in diesen Landen vor dem Konzil, so von römischskaiserlicher Majestät, hristlichen Königen, Kursürsten, Fürsten und Ständen des deiligen Kömischen Reiches Deutscher Nation, davon wir uns eicht absondern können oder mögen, zu leiden oder zu dulden").

7. Plettenberg — alleiniger Herr Rigas. Die Stäbte waren omit allein geblieben. Da bot sich, gerade zu jener Zeit, für Riga ie Möglichkeit eines neuen Anschlusses an eine evangelische Racht, freilich außer Landes. Das war Preußen. Eine preuische Gesandtschaft, zu deren Bestande einer der Räte des Herogs, Friedrich von Hendeck gehörte, bereiste gerade damals Liv= md, um im geheimen Plettenberg für eine Säkularisierung des esamten Landes zu gewinnen. Der Meister lehnte entschieden 6. Und nun wurden von Lohmüller die Verbindungsfäden von liga nach Königsberg geknüpft. Hiervon erfuhr Plettenberg. r durfte aber Riga, die mächtigste Stadt des Landes, keinesfalls erlieren. Zudem wäre damit die Integrität Livlands zerstört, nd auch das durfte nicht geschehen. So entschloß sich denn endlich er Meister, die gesamte Oberhoheit über die Stadt zu übernehmen, ie es ja Riga selbst und zwar mehrfach gewünscht hatte. edingung, die Riga dabei gestellt hatte, war Sicherheit der evanelischen Predigt und Anerkennung der eingezogenen Kirchenüter für die Stadt gegen jedwede Ansprüche der altgläubigen eistlichkeit. Am 21. September 1525 zog Plettenberg feierlich s alleiniger Herr in Riga ein und empfing auf dem Rathaus die uldigung. Am selben Tage erteilte er der Stadt das ausbe= ingene Privileg der freien evangelischen Predigt. telle in der bedeutsamen Urkunde lautet: "Wir haben für uns

<sup>1)</sup> A. R. III, Mr. 208, 2.

und unsere Nachkommen unseren lieben Getreuen gelobt, sie frei und unbehindert bleiben zu lassen: Bei dem Heiligen Worte Gottes und seinem Heiligen Evangelium, das rein und klar zu verkündigen und anzuhören (ist) innerhalb der Stadt und Stadtmarken nach Inhalt und Bermögen der heiligen biblischen Schrift Neuen und Alten Testamentes. Dazu auch bei alle dem, was in Krast desselben göttlichen Wortes verändert, erneuert und aufgerichtet und bei allem, was zur Ehre Gottes und Notdurft der Seelen Seligkeit sein möge, das man mit kräftiger, heiliger, klarer Schrift noch tue, wahrmachen und vorbringen kann und mag"1).

Hiermit waren von höchster Landesstelle aus die evangelische Predigt und alle daraus resultierenden Kirchenresormen für Riga erstmalig seierlich verbrieft und versiegelt worden. Und das war erreicht vier Jahre, nachdem Knopken in Riga eingetroffen. Hiermit war aber auch kirchenpolitisch eine Rechtslage geschaffen, die zwar der später in der Resormationszeit und darüber hinaus gültigen Formel "wessen Land, dessen Religion" (cuius regio, eius religio) widersprach — denn Plettenberg blieb römisch —, die aber gerade für alle weiteren Geschicke des Landes die höchste

beachtliche historische Grundlage abgab.

8. Blankenfelds berräterische Beziehungen zu den Ruffen. Seinerzeit (1452) hatte ein Vertrag in Kirchholm den langwierigen Streit zwischen Orden und Erzbischof um die Herrschaft in Riga dahin entschieden, daß beide Mächte gemeinsam die Hoheit über die Stadt besitzen sollten. Und so war es nunmehr bereits über 70 Jahre lang gehalten worden. Jest jedoch war mit der übernahme der Alleinherrschaft durch den Orden jener Bertrag ausdrücklich für aufgelöst erklärt worden. Plettenberg hatte den Erzbischof Blankenfeld fallen lassen. Das geschah nicht ohne Grund. Bereits feit einiger Zeit kamen die verdächtigen Gerüchte nicht zur Ruhe, Blankenfeld verhandele heimlich mit dem Erzseinde Livlands, den Russen; er rufe sie ins Land, um seine verlorene Herrlichkeit wiederzuerlangen. Und tatsächlich, bereits seit dem Verluft seines Dorpater Schlosses (Januar 1525) hatte Blankenfeld mit den Russen, in Sonderheit mit dem großfürstlichen Staatssekretär in Pleskau, rege Beziehungen gepflogen.

<sup>1)</sup> A. R. III, Nr. 212.

Jett, nach dem Verluft auch noch Rigas, begab er sich in sein weit östlich gelegenes Schloß Neuhausen, das nur etwa 40 km oon Pleskau entfernt lag, um hier mit den russischen Abgesandten entscheidend zu verhandeln. Der russische Großfürst machte das Angebot, zu Beginn des Jahres 1526 in Livland einzufallen. Später freilich hat Blankenfeld entrüstet bestritten auf dieses Angebot eingegangen zu sein. Die Tatsache der verräterischen Berbindung steht jedoch einwandfrei fest1). Als Plettenberg von jener Neuhausener Verhandlung erfuhr, griff er ein. Er ließ unächst einige der Helfershelfer des Erzbischofs verhaften. Deren Veständnis brachte den ganzen verräterischen Plan an den Tag. Ind nun erhob Plettenberg durch seinen Landmarschall vor einer Bersammlung der erzstiftischen Basallen gegen Blankenfeld eine örmliche Anklage und verlangte energische Magnahmen. Kitterschaft gab nach, und Blankenfeld wurde — es war am 22. Dezember 1525 — auf seinem Schloß in Konneburg in Haft esett. Ein Landtag wurde in Aussicht genommen, der den ganzen chwierigen Gegenstand erledigen sollte.

So war es benn Plettenberg noch gelungen, die beiden Interventionen des Auslandes, von Westen und von Osten her, u verhindern, die Russengesahr freilich erst in letzter Stunde. Ind wie das geschehen war, bedeutete es außer Zweisel zunächst ine Stärkung der evangelischen Kreise und bot die Möglichkeit ür eine weitere gedeihliche Entwicklung der evangelisch-kirchlichen Berhältnisse, vor allem in den Städten.

9. Hehdeds Schrift an Plettenberg. Zu jener preußischen Besandtschaft, die im Jahre 1525 Livland bereiste, gehörte, wie ben erwähnt, auch Friedrich von Hehdeck, einer der preußischerzoglichen Käte. Dieser Mann nun wandte sich im Januar 526 an Plettenberg mit einer Schrift, in der er den Meister zur Innahme des evangelischen Glaubens und damit zur Säkulariserung des Landes zu überreden suchte. Hehdeck mochte hierbein geheimen Auftrage seines Herrn handeln. Die Schrift machte eboch nicht den Eindruck einer politischen Kundgebung, sondern en eines aufrichtigen Bekenntnisses. Tschackert nennt sie "ein deliges preußisches Glaubensbekenntnis, aus der Feder eines

<sup>1)</sup> Bgl. Arbufow, R. G. S. 475-489.

preußischen Ritters, schriftlich fixiert ehe es noch eine augsburgische Konfession gab". Offensichtlich steht sie in ihrem Schlußteil, wo von den Ordensgelübden die Rede ist, in Abhängigkeit von Luthers "Ermahnung an die Herren Deutschen Ordens").

Der Inhalt der "christlichen Ermahnung" ist kurz solgender: Durch göttliche Offenbarung und Berusung fühle sich Hendeck "geursacht, an E.F. G. und hn denselbigen an alle stend des ganzen Lyfflands, ehn gar demhtige brüderlich und getrew ermanung czu stellen, ab czuthun mercklich hrrthumb, darhun ganz Lyffland bisher ertruncken und ersoffen ist, und noch beharret. Anczunemen . . . . . . . die rehne leer unnd ersantnuß Christi." Hehdeck hatte mit Recht bemerkt, daß Plettenberg wohl "das wort Gottis predigen last, dennoch nicht vill czu geben, damit sich hn eelichen stand begeben, die sich nach gethanem geslübd der keuscheit, dartzu nicht vermügenlich besinden." Diese Beobachtung verlieh ihm Hoffnung auf Ersolg.

Es folgt ein Abschnitt "von mygbreuchen", in dem zunächst ganz allgemein vom "alten prial" gegenüber dem Worte Gottes die Rede ist. Obwohl in Riga und sonst hin und her im Lande bas Wort Gottes "erschollen und billich besserung geursacht", mußte er doch vernehmen, daß wider das Wort Gottes ein "verbündniß" zustande gekommen sei. Offenbar ist das Religionsbündnis auf dem Wolmarer Landtage vom Juli 1525 (vgl. oben S. 50ff.) gemeint. "Dig die allerschwerist sünd ist, und eben die fünd yn heyligen genft." Außer Zweifel sei "der groeste hauff" von der Freigkeit seines alten Glaubens ja schon gewiß überzeugt; nur Bequemlichkeit und Trägheit hindere sie den "allten trappen" aufzugeben; man beruhige sein Gewissen und denke, "hett es sich gelenbet, es würd sich noch wol seelen. Hat aber nicht bestand, das gewissen, das nett schlefft, wirdt czu senner czeit wol auff= wachen, erfür dringen, und selb sehn engen richter sehn . . . . . eben durch das wort." Der Einwand, die Glaubensänderung müsse bis zu einem künftigen Konzilsbeschluß hinausgeschoben werben, könne dem nicht entgegengehalten werden: "Da ist kenn warhent ben."

<sup>1) &</sup>quot;An die Herren Deutschen Ordens, daß sie falsche Keuschheit meiben und zur rechten ehelichen Keuschheit greifen, Ermahnung," Wittenberg 1523.

Der nächste Teil tritt der "menschenleer" entgegen, bavon "ehn ganger wald" zu sehen sei, wenn man die Augen auftut. Dem stehe entgegen das Wort Gottes, das einhellig von den alt= testamentlichen Propheten, von Christus und von den Evangelisten und Aposteln uns verkündigt werde. In alledem rede "nymand benn der einige got", und ihm gebühre unbedingter Gehorsam. "Wenn man die leut leren will, wie sie from unnd selig werden mügen, soll nymand mer sagen, noch williger, denn yhn bevolhen ist, soll auch mit nichten ein anders sagen, oder das dem wort Gotes entgegen wer." Wer durch dies Wort Gottes gebunden ist, der wisse, was "kristlich frenhent" sei (in offensichtlicher Anlehnung an Luthers gleichnamige Schrift); der sei frei allen Speise- und Ehegeboten gegenüber und der vermöge auch "des gewissens ennes anderen schwachen bruders czur czeit verschonen". Christus habe seinen Jüngern befohlen zu predigen und zu taufen (Matth. 28, 19). "Nun ist die predig des worts, unschepsich enn größer und hoher ding, denn das teuffen, na das teuffen garnichts ist on das wort." Andererseits tritt Hendeck der verbreiteten Furcht entgegen, als werde bei alleiniger Verpflichtung auf das Wort Gottes aller Gehorsam gegenüber der weltlichen Obrigkeit und alle Ordnung im Gottesdienst gelockert werden: "ennem Christen ist von nötten czu hallten der öberkeit gepot, umb des aewissens willen, den anderen umb der forcht willen". Und bezüglich des Gottesdienstes: "was die Christen ordnen, das nicht wider das Wort Gottes ist, sonder dienstlich czu erbawung ym glauben, das ist recht und wol getan . . . . . also halten wir nicht diese oder thene Cerimonien, das wir dadurch frumm werden, sonder so wir czuvor frumm sind, halten wir was uns gelust."

Der nächste Abschnitt handelt "vom frehen willen", diesem zentralen Stück des genuinen Frühluthertums. Soeben (Dezember 1525) hatte Luther seine gewaltige Schrift "vom unsfreien Willen" (de servo arbitrio) gegen Erasmus herausgebracht. Auch Hehdeck bestreitet in leidenschaftlicher Weise den freien Willen des Menschen: "Das er sich selbs nicht lieb hab, nicht das sehn such, kan er von grund des herzens nicht wollen, das er von herzen nicht ungedultig werd, czürn, und begere rach, wenn hhm lehb, ehr, und gut genommen wird . . . . . , ist hhm nicht müglich." Ferner, diese Einsicht gewinne der Wensch nicht aus sich selber,

sondern allein aus Gott: "Du, du (der du solche ding, durch dennen genft hus hert fagen tanft) du und fonft tehn ander muß es fagen, sonst erkent mans nicht, man glaubts nymmer mer." — Es folgt "vom glauben, werden und verdiensten". Unter mehrfacher ausdrücklicher Berufung auf Paulus wird die völlige Verderbtheit des Menschen betont. Der Mensch sei gänzlich außerstande Gott zu erkennen, sage doch Christus: "ihr kent hin nicht; Got nnsgemenn kennen mit der welt ist enn klenn ding, na es gilt garnichts; Aber Got rechtschaffen kennen, kan flensch und blut nicht, sonder es geschicht allenn durch den glauben, welchen Got selber durch das wort geben muß, welcher allenn die recht wnßheit ift." Bu wirklich "gutten werden" tomme ber Chrift nur durch den glauben, nicht den "ertichten", den der Mensch selbst sich zu schaffen wähnt, und der nur "treumer" mache, "sonder wir reden von dem glauben, der das werd Gottis ist", "dadurch man vertrawet un die barmhertigkeit gottis durch Christum", "also das er sich gentlich darauff verlaßt, und nicht zwenffelt, es werd geschehen wie yhm czugesagt ist." Und mag der Schein dawidersprechen, der Christenmensch wisse, "Christus ist menn, durch phn ist mir got hold, er stell sich wie er wöll, ich füle was ich woll, ich wil mich nicht richten nach dem, wie er sich gegen mir stellet, und nach dem, das ich füle, sonder nach sennem wort, das sagt mir, er sen mir hold durch Christum, daran wil ich hangen un hhn czu kehnem lügner machen, sonder harren auff hhn, wenns czeht ist, er wird wol kommen". Aus solchem Glauben fließe alle Liebe und Dankbarkeit Gott gegenüber. Sodann nennt Benbeck mit Nachdruck "das heuptstück": durch den Glauben empfange man den Geist; durch den Geist werde man frei, wo Freiheit ist, da herrsche keine Sünde; wo keine Sünde herrscht, da sei man selig; und wo Seligkeit ist, da könne man nichts verdienen. "Wer mit werden verdienen will, verschlecht die gnad." "Czu ennem ganz guten werk gehören enn gut hert und rechte mennung nnnerlich (Gesinnung), und darnach die that, eußerlich."

Folgt "Von den Gelübden und dem Deutschen Orden." Zunächst das Gelübde selbst in verkürzter Form: "ich enthenße und gelob keußheit mennes lenbis, und ane engenschafft (Eigentum) czu sehn, und gehorsam Got und Marien, und euch Menstere, des Ordens, des Deutschen Hauses, und eweren nachkommen, nach der regelen und der gewonheit des Ordens des Deutschen Hauses, Das ich gehorsam wil sein bis an mennen tod." Reuschheit, Armut und Gehorsam werden hier wohl gelobt, tatsächlich aber finde man unkeusche Keuschheit, reiche Armut und ungehorfamen Gehorsam. Bestenfalls werde Keuschheit des Leibes gehalten, vergessen werde jedoch die Keuschheit des Herzens oder Geistes, wie es dem "begebenen menschen, nach unserem herren Ihesu Christo gebildet" zieme. Keuschheit sei eine Gabe Gottes, könne aber nimmermehr Inhalt eines Gelübdes sein. Nicht anders sei es bestellt mit dem zweiten Gelübde, dem der Armut. zeige ber Reichtum bes Ordens an Land und Leuten, Städten und Schlössern. Dagegen: "christliche armut stehet am ersten nm genst, das henst aber genstlich arm senn, wo man wenst und bekennet senn engen armut, ym bösen, zum guten, und nyrgend hülff oder rath sucht denn ben Got, und wenn der nicht auß gnaden hylfft, das alles unser leben thun und vermügen, sünd, tod, und verdamnis ist." Und darum eben seien schließlich die Ordensleute ungehorsam Gott und der Welt gegenüber. Ebenso hinfällig sei die Aufgabe des Ordens, die chriftliche Kirche zu schützen: "die recht Christlich firch hat kennen anderen schilt, schut, schirm und trost, ohn allenn Got . . . so sollen wir uns auch czu kenner anderen wehr halten, ohn allenn czum wort Gottis, das ist das schwert des gensts" (Eph. 6, 17). Man solle ferner nicht mit Reformen des Ordens auf ein "unkünfftig künfftiges" Konzil warten: "besser ist man hallt sich des gewissen worts Gottis".

Am Schluß wird der Grundgedanke der inhaltreichen Schrift zusammengefaßt: "Flenschlich ist, wenn unser will, natur, wesen, vernunft, vermügen, krafft, werd, thun und lassen gelobt, und das unser gesucht wird. Genstlich ist, wenn unser will, natur, wesen, vernunfft, vermügen, krafft, werd, alles thun und lassen gescholten und verdampt wird, und mit nichten das unser czu suchen gelert, also das wir allehn auff die lautter gnad Gotis, on alle verdienst gewhsen werden". Das gebe dem Versasser die Hoffnung, der livländische Meister werde Gott darum bitten, daß "Lyeffland hnn ehn Christlich stand und wesen widderbracht werd."

Diese Inhaltsangabe hat doch wohl gezeigt, daß wir es hier nicht mit einer politischen Werbeschrift, sondern mit einem herzlichen Bekenntnis, das an echtester Lutherfrömmigkeit orientiert ist, zu thun haben. Plettenbergs Politik jedoch wurde hierburch in keiner Weise geändert.

10. Die Landtage ju Bolmar im Marg und Juli 1526. Jener Landtag, der die schwierige Frage nach Blankenfelds weiteren Schickfalen regeln sollte, wurde von Plettenberg zum 18. März nach Wolmar ausgeschrieben. Vorangehen sollte ihm eine Vorberatung in Rujen. Für diese Verhandlungen hatte Reval seinen Ratssendeboten wichtige Instruktionen mitgegeben, um noch einmal, wenn irgend möglich, eine Reformation bes Gesamtlandes in die Wege zu leiten. Hierzu stellte diese Instruktion ein "aus städtischen Gesichtspunkten entworfenes Programm" dar. Der Inhalt ift kurz folgender1): Alle gemeinen Stände dieser Lande zu Livland sind zu unterrichten, daß das "göttliche Wort und heilige Evangelium nicht allein in den Städten, sondern überall auf allen Schlössern, in allen Beichbildern und Kirchspielskirchen lauter und rein nach göttlicher Schrift ausgelegt, gepredigt und verkündigt werde, dieweil der allwaltende ewige Gott die Welt von Anbeginn (nirgend?) um mehr, als um Nachlassung und Unachtsamkeit willen seines göttlichen Wortes, so aus vielen Exempeln göttlicher Schrift klärlich zu vernehmen. geplaget und gestrafet hat. Welches göttlichen Zorns und Strafen man aus gleichmäßiger Verschmähung seines Wortes hier im Lande und überall wahrnehmen muß, so auch . . . hier im Lande überall angegangen und vorhanden ist."

So aber die gemeinen Stände, durch den langwierigen Mißstrauch von Gottes Wort zurückgehalten, etselbige wieder einzusstätten verweigern wollten, muß man das geschehen lassen und Gott besehlen nach seinem göttlichen Willen zu wandeln und zu bessern... (Dann soll) zum voraus beschieden (werden), Gottes Wort nach wie vor in den Städten ohne irgendwelche Behinderung lauter und rein zu predigen und abzukündigen. Desgleichen in keinerlei Verhandlung oder Verbündnisse, so dem Worte Gottes abträglich und hinderlich, einzuwilligen und sich zu geben.

Desgleichen, wo auch die Städte und ihre eingesessennen Verwandten um des angenommenen göttlichen Wortes willen hier

<sup>1)</sup> A. R. III, Mr. 230.

im In- oder Auslande an Leib oder Gut angesochten würden, wes alsdann der Hochwürdige und großmächtige Herr Meister mit S. G. Orden und den gemeinen Ständen dieser Lande zu Handhabung der Städte bei ihnen aufzusehen gesinnet, zu verweisen".

Jedoch auch dieser Versuch zu einer Reformation des Gesamtlandes mißlang: Plettenberg ging seinen Weg weiter, die Partei Blankenselds war immer noch zu stark.

Um das Land aus der unklaren Lage herauszuführen und um die von Plettenberg stets erstrebte Einigkeit des Gesamtlandes möglichst zu erreichen, wurde beschlossen: die geistlichen Fürsten mit Blankenfeld an der Spiße sollten sich samt ihren Ständen freiwillig dem Meister unterwersen; die gegenseitigen Pflichten und Rechte sollten genau festgelegt werden.

Dieser Plan war von Blankenfeld selbst ausgegangen. Hiermit erwies er seine Unterwürfigkeit, aber hiermit hatte er gleicherweise Zeit gewonnen und damit dann auch die Möglichkeit, einen

Umschwung zu seinen Gunften herbeizuführen.

Auf einem weiteren Landtage (Wolmar 1526, Juli) wurde die Unterwerfung der Prälaten unter den Meister in seierlicher Handlung vorgenommen, "indem Erzbischof, Bischöse, Pröpste und Dekane die Hand auf die Brust legten, die Vertreter der erzstistischen Ritterschaft mit erhobenem Finger, zu Gott und seinen Evangelien dem Meister den Eid der Ratspsichtigkeit schworen").

<sup>1)</sup> Bgl. Arbusow, R. G. S. 527.

Der Eid, den die Prälaten hierbei geschworen hatten, lautet: 1) "Wir, Johannes (Blankenseld), Erzbischof zu Kiga, Bischof zu Dorpat, Johannes (IV. Kyvel) zu Desel, Hermann (Konneberg) zu Kurland, Georgius (Tiesenhausen) zu Keval, Bischöfe geloben und schwören dem Hochwürdigen, großmächtigen Herrn, Herrn Wolter von Plettenberg, Meister Deutschen Ordens zu Livland zu fördern seiner Liebe, seiner Liebe ritterlichen Ordens und dieser gemeinen Lande Ehre und Bestes, und Schaden zu verhüten, unseren Kat, wenn Seine Liebe den begehren und ersfordern, treusich nach unserem Verstande mitzuteilen, . . . . . . als helse uns Gott und seine Evangelien." Solches geschah zu Wolmar am 15. Juli 1526.

Mit dieser bebeutsamen Tatsache war das Schickal der Keformation in Livland bis auf weiteres besiegelt: die Bestrebungen Rigas, Preußens und Revals waren gescheitert. Der Orden stand jetzt stärker da als zuvor, der Meister war Herr des gesamten Landes. Allein innerlich waren Land und Stadt geschieden: dort hatte man sich für die mittelalterlich katholische, seudale Herrschaft des Ordens entschieden; hier waltete das Evangelium.

Blankenselb hatte sich erboten, an zuständiger Stelle, bei Papst und Reich, die Bestätigung für die neuartigen Herrschaftsbeziehungen zwischen Orden und Prälaten zu erwirken. Im August des Jahres trat er seine diplomatische Reise an. — Er sollte nicht mehr nach Livland zurücktehren. In Spanien ist er auf dem Wege zum Kaiser am 9. September 1527 gestorben.

11. Bomhovers lette Angriffe auf die Evangelischen. Der zweite gefährliche Gegner der Reformation in Livland, Antonius Bomhover, war inzwischen (1525) auf Fürsprache einiger einflußereicher Bürgen aus der Haft entlassen worden und lebte in Riga unter Aufsicht. Gegen Ende des Jahres 1526 geschah es nun, daß der Prediger an der St. Jakobikirche Nikolaus Ramm mit einer Predigt, die die vollendete Rechtsertigung des Sünders allein aus Gnaden vertrat, das Mißfallen des unentwegten Franziskaners erregt hatte. In einer schriftlichen Eingabe wurde er vorstellig. Daraushin zur Rede gestellt, erklärte er sich zu einer öffentlichen

<sup>1)</sup> A. R. III, Mr. 239, 5.

Disputation bereit. Diese fand im Dom vor versammeltem Rat und Gemeinde statt. Evangelischerseits disputierten Knopken und Ramm. Bomhover wurde mit Worten der Schrift in die Enge gebrängt, gab aber nicht nach und mußte schließlich sogar vor tätlichen Angriffen der Menge durch die evangelischen Kastoren geschützt werden. Das hat auf ihn starken Eindruck gemacht, er äußerte: "Bei Gott, ihr behandelt mich nach der Borschrift der driftlichen Liebe, selbst dem Feind erweist ihr Gutes. Wäret ihr in meiner hand, wie ich in eurer, ich verführe keinesfalls so fäuberlich mit euch"1). Sodann wurde in den Gilben von der Gemeindeversammlung das Urteil dahin lautend gefällt, daß Bomhovers Meinung als eine "gottlose, irrige und teuflische" zu verdammen sei, die Meinung der Evangelischen dagegen als eine "göttliche, heilsame und wahrhaftige" zu erkennen sei. Weitere Versuche Bomhover zum Widerruf zu bewegen, verliefen ebenso ergebnislos. Nunmehr wurde, nachdem der Rat zuvor hiervon in Kenntnis gesett war, Knopken von der Gemeinde betraut, Bomhower "in den Bann zu tun und als einen Widerspenstigen aus der Gemeinde zu verstoßen." Solches ist dann auch geschehen von der Kanzel der Domkirche aus unter Berufung auf die Schrift (Matth. 18, 18, I. Cor. 3). Bald darauf ist Bomhower aus Riga nach Reval ent= wichen; hier hat er gegen die Evangelischen gewirkt, wie es scheint nicht ohne Erfolg. — Die Quelle für alle Ginzelheiten dieses lehr= reichen Falles von Kirchenzucht ist ein Schreiben Knopkens an die evangelische Gemeinde in Reval, das sich im Original im Revaler Stadtarchiv erhalten hat2). Dieses Schreiben (batiert: Riga 12. Febr. anno 1527) scheint dann dem Treiben Bomhowers ein Ende bereitet zu haben. Jedenfalls verstummt bald darnach jede Kunde von ihm; er wird vermutlich auch Reval verlassen haben.

12. Das Fastnachtsspiel des Burtard Waldis "Der verlorene Sohn". Einst waren die beiden Franziskanerbrüder Antonius Bomhower und Burkard Waldis Weggenossen gewesen. Das war

2) In hochdeutscher Abertragung abgedruckt Balt. Mtsschr. XXXII, S. 357ff. und Hoerschlmann, a. a. D. S. 74ff.

<sup>1)</sup> Per deum, vos juxta christianae caritatis regulam agitis mecum, etiam inimico benefacientes; quod si vos in mea essetis manu, sicut ego in vestra, nequaquam tam mansuete vobiscum agerem.

bamals, als sie gemeinsam nach Kom zogen, um päpstliche Besehle gegen das Luthertum zu erwirken (vgl. S. 40ff.). Wie hatten sich seitdem ihre Wege getrennt! Wie eben berichtet, ist uns vom 12. Februar 1527 jenes Schreiben überliefert, das die ganze unbeugsame Schrossheit und Jähigkeit des Katholiken Bomhower vor Augen stellt. Fünf Tage später wurde in demselben Kiga ein evangelisches Fastnachtsspiel gespielt, das den einstigen Ordensbruder und Weggenossen Bomhowers, den Burkhard Waldis, zum Verfasser hat. So traten noch einmal die beiden Männer auf, dieses Mal nicht nebeneinander, sondern gegeneinander.

Die einzige Kunde von diesem evangelischen Fastnachtsspiel besitzen wir in einem Originalbruck vom Jahre 1527, das als Unikum in der Wolfenbütteler Bibliothek gehütet wird. Hiernach lautet der Titel: "De parabell vam vorlorn Szohn Luce am XV. gespelet vand Christlick gehandelt nha hunholt des Texts, ordentlick na dem genstliken vorstande sambt aller vmstendicheit vthgelacht, Tho Khga hun Lufslandt, Am XVII. dage des Monts Februarii M. D. XXVII" (o. D.). Darunter ein Titelholzschnitt<sup>1</sup>).

In den livländischen Städten ist während der Fastnachtszeit allerlei Mummenschanz und Spiel getrieben worden, wobei es ofsenbar nicht selten zu Ausschreitung und Verwilderung gestommen ist. So besitzen wir u. a. aus Reval zwei Ratserlasse (vom 8. und 12. März 1525)²), die derlei Lustbarkeiten untersagen. In Riga wird es nicht anders gewesen sein. An Stelle berartiger "Abgötterei des Fastelabends" wollte nun Burkard Waldis seinen "geistlichen Fastelabends" stellen. Hierzu wählte er das Gleichnis vom verlorenen Sohn, ein Motiv, das besonders geeignet schien, evangelischen Glauben im Gegensatzu römischer Werkgerechtigkeit eindrucksvoll zur Darstellung zu bringen.

Arbusow hat nachgewiesen<sup>3</sup>), daß als ein Hauptvertreter dieser "Lästerer des Wortes Gottes" unverkennbar Antonius Bom=

<sup>1)</sup> Der Text ist bisher abgebruckt bei a) Alb. Höfer, Denkmäler niederbeutscher Sprache u. Lit., II, Greisswald 1851 (mangeshaft); b) Gust. Milchscack, Neudrucke beutscher Litteraturwerke d. XVI. u. XVII. Jahrh., Nr. 30, Halle 1881; o) R. Froning in Jos. Kürschners "Deutsche Nationalliteratur", Bb. 22, Stuttgart 1894, hier auch eine (mangeshafte) Wiedergabe des Titelsholzschnittes. — Zum Titelholzschnitt vgl. Beil. II.

<sup>2)</sup> Bienemann, "Aus Livlands Luthertagen", Urfunde 6 u. 7, G. 71f. 3) Arbufow, R.G. G. 651.

hower aufs Korn genommen wird. Mit deutlicher Anspielung auf Bomhowers Angriff auf die evangelische Predigt heißt es:

B. 1772—1785 "Es ist allhier zu Riga geschehn, Daß wir haben allzumal gesehn, Wo einer in der Gemeinde erstund Und tat auf seinen unreinen Mund. Die Gottesanade er belacht Und sein Barmherzigkeit veracht'. Der Läst'rung wollt er sich nicht massen, Man sollt' sich nicht zu sehr verlassen Auf Gottes Enad, Barmberzigkeit, Auf daß er uns nicht werde leid. In solche Blindheit ihn Gott schlägt, Dieweil er sich auf Werke verläßt, Die doch vor Gott sind gräulich genug, Als ein beschmuttes unrein Tuch."

Wir sehen mithin: entgegen dem rohen und weltlichen Fastnachtstreiben tritt hier bas geistliche Spiel; entgegen ber anmaßenden und gottesläfterlichen Hoffart der Wertheiligen tritt hier die evangelische Botschaft von der Enade Gottes, die den Sünder annimmt.

Das Spiel stellt eine bezeichnende Mischung dar von flottem, dramatisch drängendem Szenenwechsel — so vor allem im ersten Att die Trennung des verlorenen Sohnes vom Baterhaus und seine Abenteuer in der Fremde — und langatmigen, erklärenden Monologen und Dialogen in Predigtform mit allen möglichen Aber das Ganze bietet trop allegorisierenden Erklärungen. seiner gelegentlichen Überhäufung mit gelehrtem Kram, trop seiner Umständlichkeiten, trot seiner stellenweise gar zu eindeutigen Derbheit im ganzen doch ein treuherziges und volkstümliches Bild des evangelischen Glaubens jener Tage. Es wirkt wie ein Holzschnitt, schlicht und fraftvoll.

Der Kehrvers, der das ganze Spiel durchzieht und immer wieder an den Höhepunkten der Dichtung erscheint — auch im Drud durch Großschrift deutlich tenntlich gemacht — lautet:

"Aus rechter Gnad und eitel Gunst Ohn' all' unser Zutun, Werk und Kunst." über den evangelischen Gehalt des Spieles im besonderen vgl. die Untersuchung in Beilage II.

13. Der Schwarmgeist Welchior Hofmann. Der Geisteskampf bes evangelischen Glaubens mußte aber nicht nur mit dem
römischen Katholizismus ausgefochten werden. Es gab auch einen
Gegner zur Linken, das waren die Schwarmgeister. Auch Livland
hat Schwarmgeister gesehen. Und einen in diesem Zeitraum
können wir, wenn auch nur in allgemeinen Umrissen, so doch
immerhin erkennen, den Kürschner Welchior Hofmann. Wie ein
Komet tauchte er auf, bald hier, bald da. Zum erstenmal erschien
er 1523 in Wolmar, endgültig verschwand er nach Schweden hin
1526. Wo er weilte — in Wolmar, in Dorpat, in Riga, in Reval —,
hat er mit seinen agitatorischen Keden Eindruck gemacht und
Anhang gewonnen. Hofmann war Laie, Handwerker. Seine
Lebenssührung war sittlich untadelig. Er muß ein eindrucksvoller
Volksredner gewesen sein.

Es gibt eine tüchtige Biographie Hofmanns<sup>1</sup>), aber manches aus seiner livländischen Zeit ist noch dunkel, vielleicht überhaupt nicht zu erhellen.

Zum erstenmal trat er predigend auf, wie erwähnt, 1523 in Wolmar. Hier hat er den Gegensat der Altgläubigen, ebenso aber auch den der evangelischen Prediger Nigas herausbeschworen. Er wurde versolgt, gefangen gesetzt, schließlich des Landes verwiesen. Trohdem hat er auch hier schon nachhaltigen Eindruck gemacht; noch 1526 in einem Schreiben aus Schweden nach Livsland konnte er sich an seine "allerliebsten Freunde in Wolmar" wenden. Später, Herbst 1524, erschien er in Dorpat, wo er in den ersten Januartagen 1525 Unruhen und Vilderstürme versanlaßte (vgl. S. 47 f.). Wiederum scheint der besonnene Teil der evangelischen Bürgerschaft Dorpats an seinen Laienpredigten Anstoß genommen zu haben, denn aus Riga wurde Tegetmeher zur Predigt nach Dorpat geladen. Sodann begab sich Hosmann nach Riga, um hier ein Gutachten über seine Rechtgläubigkeit einzuholen. Das ist ihm gelungen, offenbar bei Knopken und

<sup>1)</sup> Frb. Otto zur Linden, "Melchior Hofmann, ein Prophet der Biedertäufer", Haarlem 1885.

Leider ist das Schriftstück, das dieses Gutachten Tegetmener. nach Dorpat abgab, nicht erhalten. Hofmann aber wollte mehr. Er ging von Riga aus nach Wittenberg zu Luther selbst. Und tatfächlich hat er es auch hier verstanden, sich in ein solches Licht zu stellen, daß der Reformator ein ermahnendes Schreiben "an alle lieben Christen, sampt ihren Pfarrherrn und Predigern" richtete (val. unten S. 77f.). Das war im Juni 1525. Freilich, zwei Jahre später hat Luther, nunmehr eines Besseren über Hofmann belehrt, sich ganz anders über den Mann geäußert: "ich habe ernstliche Vorwürfe über mich ergehen lassen müssen wegen meiner Empfehlung, die ich jenem Mann (Hofmann) unbedachter Beise und von ihm getäuscht gegeben habe. Denn hierauf tropend hat er angefangen, dort (in Livland) sogar den Predigern gegenüber sich mit Verachtung und Hochmut zu verhalten. Der Mensch und sein Geist mißfällt mir in hohem Maße. Ohne beauftragt oder berufen zu sein, versteigt er sich zu törichten Phantasien. Sollte er dich (Amsdorf) aufsuchen, so verweise ihn dahin, wozu er berufen ist, nämlich aufs Kürschnerhandwerk. Er unterlasse und vermeide es als Prophet aufzutreten, solange er nicht zum Kirchendienst zugelassen ist"1). Zunächst jedoch hatte Hofmann erreicht, was er wollte. Ja sogar mehr. Er hatte die Genugtuung, ein eigenes Sendschreiben "der driftlichen gemenn 311 Derpten in Liefflandt"2) neben jener Schrift Luthers und einem Schreiben Bugenhagens gemeinsam gedruckt zu sehen3). Rett, so sollte man erwarten, war seine Rechtgläubigkeit in vollstem Maße anerkannt und erwiesen. Allein, sein anmaßendes Auftreten den Predigern gegenüber, sowie der immer bedenklichere Inhalt seiner Rede machten ein weiteres Verbleiben in Dorpat unmöglich. Er mußte fort. Er ging, etwa Spätherbst 1525, nach Reval. Hier hat er, es sei zu seiner Ehre gesagt, in aufopfernder Weise sich der Kranken und Elenden angenommen, daneben aber offenbar auch mit seinen Reden auf der einen Seite lebhaften Anklang, auf der andern nicht geringen Widerspruch gefunden. Die kirchliche Verwaltung war inzwischen in Reval jedoch bereits

<sup>1)</sup> Aus einem (lat.) Brief Luthers an Amsdorf 18. Mai 1527; de Bette III, 177 f.

<sup>2)</sup> Mitt. V, S. 258ff.

<sup>3)</sup> Alle drei Schriften abgedruckt B. A. 18.

soweit geordnet, daß für einen Wildling dauernd kein Plat war. Anfang 1526 verließ er endgültig livländischen Boden und ging nach Stockholm, von wo aus er noch einigemal durch Schreiben nach Livland seine Anhänger zu stützen und zu fördern suchte. Der eigenartige Mann, der nachher ganz in das Lager der Wiederstäuser hinübergegangen ist, hat dann endlich sein unstätes Leben nach langer, schwerer Haft 1543 im Kerker zu Straßburg besichlossen. Alle Versuche, ihn dem korrekten Luthertum zurückzugewinnen, mißlangen.

Es ist nicht leicht, die eigenartige Christlichkeit dieses schweis fenden Geistes zu bestimmen. Er scheint als Laie von Hause aus ein gewisses Mißtrauen jedem theologisch geschulten Prediger gegenüber gehegt zu haben. In den Grundstücken ftand er, namentlich anfangs, burchaus auf dem Boden des genuinen Luthertums: die Rechtfertigung allein aus Glauben, die Unfreiheit des menschlichen Willens hat er anerkannt und verkündigt. Sein Bestes verdankte auch er direkt oder indirekt Luther1). Daneben aber stand sein Enthusiasmus, der in die ohnehin unruhige Zeit naturgemäß weitere Erregung hineinbrachte. Dieses, sowie die soziale Parteinahme für die Kleinen gegenüber den Großen mußte den Laienprediger den ordnungsliebenden Kreisen bald als unbequem, ja als gefährlich erscheinen lassen. Es begannen die Verfolgungen. Und nun bildete sich deutlich und schnell die bezeichnende, leidentliche Art seines Christentums heraus. Er, der "unschuldig" verfolgte, suchte in der Schrift Trost und fand ihn in den Gedanken vom Leiden des Gerechten, aber er vernahm in derselben Schrift auch die Predigt von dem bevorstehenden Ende der Welt. So geriet er immer mehr in apokalyptische und eschatologische Phantasien hinein. Der "Geist" offenbarte ihm die abenteuerlichsten Deutungen der Ezechielvisionen, des Danielbuches oder der Offenbarung Johannis. Immer schärfer wurde sein Gegensatz gegen die theologisch geschulten und ordnungsgemäß eingesetzten Prediger, aber mit der gleichen Schroffheit verurteilte er nach der andern Seite das aktivistische Vorgehen Thomas

<sup>1)</sup> Das Neue Testament zitiert er wörtlich nach Luthers Septemberbibel. In der "Formaninghe" ein Zitat aus Luthers "Ach Gott vom Himmel sieh barein" (Str. 3).

Münzers<sup>1</sup>). Seine Leidenschaft war passiv. Je weitiger die livländischen evangelischen Prediger, allen voran Tegetmeher, sein Recht auf ein Lehramt anerkannten, umso heftiger vertrat er die Überzeugung, zum Prediger, ja zum Propheten berusen zu sein, der durch Gottes Geist erleuchtet sei, das nahe bevorstehende Ende der Welt zu schauen und die Menschen zur Buße aufzurusen. Ja, in einem seiner Sendschreiben aus Stockholm, der "Formaninghe" deutet er sein Recht auf Vildung einer eigenen Gemeinschaft an<sup>2</sup>) außerhalb der jungen evangelischen Kirche. Das hätte bedeutet — die Sekte. In letzter Stunde blieb die Kirche Livlands vor diesem Schicksal bewahrt, als Hofmann sivländischen Boden für immer verließ.

Seine Ideen über das Abendmahl und der daraus folgende Lehrstreit kommen für die livländischen Jahre noch nicht in Betracht.

14. Vilberstürme. Der Bilbersturm wirkt in dem Anblick der Reformationsgeschichte wie ein häßlicher Schatten. Auch Livland blieb hiervon nicht verschont.

Folgende Bilderstürme lassen sich hier nachweisen:

- 1. 1524 März 10. Riga, St. Peter.
- 2. 1524 März 11. Riga, St. Peter und St. Jakob.
- 3. 1524 März 16. Riga, St. Peter und St. Jakob.
- 4. 1524 August 8. Riga, Dom.
- 5. 1524 September 14. Reval, Dominikanerkirche, Hg. Geist, St. Olai.

2) A. Buchholt, in der Ehrengabe für Oberpaftor M.D. Taube, Riga 1856,

AIIIIb.

<sup>1)</sup> Lehrreich ift eine Nebeneinanderstellung der Siegel Luthers, Münzers und Hofmanns: Luther hat das Herz mit dem Kreuz; Münzer das Herz, das der Länge nach von einem Pfeil durchbohrt wird ("ein Sinnbild der heilsamen Ansechtung, durch welche die Seele entgröbet und für das Einswerden mit Gott geschickt gemacht wird", H. Boehmer "Studien zu Thomas Münzer", S. 17, 1922); Hosmann das Herz, darin das verbreitete Majestasbild des Weltenrichters Christus auf dem Regendogen mit der Erde als Schemel seiner Füße, und aus seinem Munde gehen eine blühende Kute und ein Schwert. Dazu sagt Boehmer (a. a. D. S. 17): "Die religiöse Anschauung Luthers war bestimmt durch den christlichen, die Münzers durch den mystischen Erlösungssgedanken", man kann hinzufügen: und die Hosmanns durch den mystischeschatos logischen.

6. 1525 Januar 7(?). Dorpat, St. Marien, St. Johannes, Mosterkirchen.

7. 1525 Januar 10. Dorpat, Dom.

8. 1525 November 1. Fellin, Stadtfirche.

9. 1526 März 15. Pernau, Stadtfirche.

Ferner hat es in Wenden einen Bildersturm gegeben 1524 oder 1525; eine genauere Datierung ist nicht möglich<sup>1</sup>).

Diesen Angaben ist zu entnehmen 1. daß kein wichtigerer Mittelpunkt der Resormation verschont geblieben ist, 2. daß sämtliche Bilderstürme in die Frühzeit fallen, 3. daß mit Ausenahme der Bilderstürme in Riga (St. Peter und St. Jakob) jede Kirche nur ein einzigesmal heimgesucht wurde.

In einigen Fällen sind die Anlässe zu diesen Ausschreitungen noch zu ermitteln. So in Riga beim ersten Sturm (St. Peter). hier besaß bie Kompagnie der Schwarzen häupter einen reich ausgestatteten Altar. Am 10. März 1524 wurde in feierlicher Bollversammlung beschlossen, alle Ausstattungsstücke dieses reichen Altars aus der Kirche zu entfernen und in das Schwarzhäupterhaus überzuführen, weil sich die bisherige Art des Gottesdienstes "aus wahrer göttlicher Schrift als ein lästerlicher Migbrauch des heiligen Testamentes Jesu Christi erwiesen habe"2). Jedoch bevor noch dieser Beschluß ausgeführt werden konnte, kam es zum Bilbersturm. Die betr. Urfunde3) sautet: "Anno XV CXXIIII (1524) den X. dach in marse (März) unde was (war) desz don= redages na Letare weren versammelt up dem nygenhuse (neuen Hause) de oldesten van den swartenhoveden (Schwarzen Häuptern) myt den gantsen gemenen (gemeinen) jungen broderen der kumpanne; wast enn rumor, dat de gants gemene hupe (Haufe)

<sup>1)</sup> über die Ausschreitungen in Hasenpoth (Sommer 1523) wissen wir zu wenig, um einen "Bilbersturm" rekonstruieren zu können. Der Brief Bomhowers (vgl. oben S. 40 f.) übertreibt offensichtlich. Bgl. Arbusow, R.G. S. 256 f. — Ebensowenig sind wir in der Lage einen "Bildersturm" für die Franziskanerklosterkirche St. Katharinen in Riga (1524, März 6?) einwandfrei nachzuweisen; es wird sich vermutlich überhaupt um eine Plünderung gehandelt haben. Bgl. Arbusow, R.G. S. 292 u. S.B. 1910, S. 178 f.

<sup>2)</sup> Bgl. Arbusow, R.G. S. 293 f., bort auch die weiteren Quellennachweise.

<sup>3)</sup> Archiv der Kompagnic Nr. 7, Bl. 4, abgedruckt bei v. Bruiningk S. 418ff.

der jungen broder mit einen dullen unsynnigen koppe unde nint gantser unstimmicheit (Ungestüm) in de kerke lepen (liesen) unde tho breken (zerbrachen) unde vorstorden alle, dat te (zu) der swartenshoveden altare horde (gehörte), alse de grote taffel mit den clenen taffeln, missal, corporal, kelke, patenen, luchtere unde allent, wat dar wasz, och so, dat de victarie mit aller tobehorninge (Zubehör) unde missen (Messe) gansz verstoret wast."

Hiernach wird der Ausbruch des Bildersturmes deutlich mit der Ungeduld und dem Ungestüm der "jungen Brüder" der Kompagnie erklärt. Der Beschluß selbst aber, dessen ordnungs-mäßiger Aussührung die jungen Stürmer mit ihrer Lynchjustiz zuvorkamen, d. h. die Entschließung vom reformatorischen Prosgramm zur praktischen Resorm fortzuschreiten, wurde offenbar mit veranlaßt durch jenen verräterischen Brief Bomhovers, der unmittelbar zuvor in Riga ausgefangen worden war (vgl. oben S. 42 f.). Das hatte die antikatholische Stimmung erregt. Immershin bleibt beachtenswert die Begründung mit der "wahren göttlichen Schrift".

In ähnlicher Beise waren die Bilderstürme in Reval und Dorpat veranlaßt durch Maßnahmen der katholischen Machthaber: in Reval durch jene strenge Versügung Plettenbergs (vgl. oben S. 46), in Dorpat durch den Haftbefehl Stackelbergs gegen Hosemann (vgl. S. 47).

Etwas anders scheinen einige weitere Bilderstürme veranlaßt zu sein. Es ist kaum Zusall, daß mehreremal der Sturm gerade an solchen Tagen zum Ausbruch kam, an denen seierliche Kirchensprozessionen stattzusinden pflegten.). Besonders lehrreich ist hierbei der Bildersturm in Reval: am 10. September wurde jene strenge Versügung Plettenbergs bekanntgegeben, die den schärfsten Unwillen erregen mußte. Der Bildersturm brach aber nicht etwa auß dem Afsekt an demselben Tage auß, sondern erstwier Tage später, zu Kreuzeserhöhung (14. September), d. h. gerade an dem für die livländische Geschichte denkwürdigen Tage des livsländischen Sieges über die Russen (1502), der auf außdrückliche Verfügung mit seierlichen Prozessionen im ganzen Lande bes

<sup>1)</sup> Hierauf haben Lemmens (a. a. D. S. 49) u. Arbusow (S.B. 1913, S. 45) erstmalig hingewiesen.

gangen werden sollte (vgl. oben S. 11). — In Fellin kommt es zum Bildersturm am 1. November 1525 (Allerheiligen), wiederum einem Prozessionstage. — Wenn auch nicht gerade ein Bildersturm, so doch eine Verhöhnung des katholischen Kultus ereignete sich im Dom zu Riga am 26. März 1524, d. h. am Ostersonnabend und zwar in deutlicher Nachäffung der Karfreitagsprozession vom Tage zuvor<sup>1</sup>).

Derartige Prozessionen wurden von den leidenschaftlichen Vertretern des neuen Glaubens offenbar als Provokationen empfunden. Der Bildersturm war dann die Reaktion<sup>2</sup>).

Immerhin bleibt es jedoch auffallend, daß kein wichtigerer Mittelpunkt des neuen Glaubens verschont blieb. Sollten wirklich überall die äußeren Formen des römischen Kultus so provozierend gewirkt haben? Und, zweitens, wie kommt es, daß es überall (oder doch fast überall) bei einem einzigen Bildersturm sein Bewenden hatte? Hörten wirklich danach alle weiteren "Provofationen" auf? Hat es nicht den Anschein, als ob die Stürmer beim einmaligen Sturm gewissermaßen ihr Mütchen gekühlt hätten?

Nun ist zu beachten, daß die Quellen, die wir in Livland besitzen, fast ausnahmsloß aus Areisen stammen, die die Bildersstürme verurteilten, mindestens mißbilligten. Es ist jedoch in Bestracht zu ziehen, wie wenig man in jenen ausgeregten Zeiten den Gegner wirklich zu verstehen suchte und wie man ihm nur zu leicht unlautere Motive unterschob, und wie andererseits die phanstastischsten Vorstellungen gerade die garnicht oder wenig gesschulten Köpse erfüllten. Ob nicht, wenn man Quellen von seiten der aktiv an den Stürmen Beteiligten besäße, — ob es dann nicht gelänge, hinter den Anlässen zu den eigentlichen Gründen für diese in ihrer Heftigkeit, Regelmäßigkeit und Einmaligkeit höchst merkwürdigen Erscheinungen vorzudringen?

<sup>1)</sup> Arbusow, RG. S. 297.

<sup>2)</sup> Prozessionen bilbeten zusammen mit dem übrigen Gepränge aller Art, Schaustellungen, Turnieren, Aufzügen einen wesentlichen Exponenten ber damaligen Lebenssormen überhaupt. Bgl. hierzu die einschlägigen Kapitel bei Huizinga, "Der Herbst bes Mittelalters", München 1924.

Wir besitzen nun tatsächlich in einem "Bruderbuch der Bierträgergilde" zu Riga eine Quelle, deren Verfasser") den Bilderstürmern offensichtlich nahesteht. Hier werden zwei Bildersstürme beschrieben, der eine vom 16. März (St. Peter und St. Jakob), der andere vom 8. August (Dom)<sup>2</sup>).

Die Quelle3) lautet: "Item int jar XXIIII in der fasten dess myddewetens na Judica (16. März) don anrichtedenne de luterianer enn wunderlick an bynnen (in) Ryghe. de blinden worden sen (sehend), de stummen sprechenden, de lamen gande, de holter (Hölzer) worden munschen, dit vorstat (das bedeutet) alzo sze breken de benden kerken alzo sunte peters vnnd jacobi vnnd alle de bylde cruce marien vnnd west dar wast, item de reliquien sanctorum (Reliquien der Heiligen) in den altaren bemuret (eingemauert) vthbrocken sze vnnd tho slogen (zerschlugen) tho worpenn (zerwarfen) wasz in der kerken wasz. Don (als) dit alle geschenn wasz, vp den auenth (Abend) sungen sze hec dies pascale (hierüber vgl. weiter unten) up etlike psalmenn. dar mede wart de predikie angehaven (angehoben) dar he mende (meinte) to vordedinghe (zu verteidigen) se recht hedden gedan up de mede afgaderne (Abgötterei) na (nicht) scholde blyven etc. Item im samer bor na vmmen trent Sancti Laurencij ipleten (spalteten) se de altare stene (Altarsteine) wenth (bis) in de grunth. schach up den mandach vor Laurencij (8. August)."

Um den Sinn dieses seltsamen Textes zu verstehen, sei solgendes in Erinnerung gebracht. Niemand hat damals an der tatsächlichen Existenz des Teufels und der Dämonen gezweiselt. Die Grundlage der Resormation, die Bibel, hatte gewiß die Botsichaft von der Gnade Gottes gebracht, aber dieselbe Bibel hatte, indem sie den Teufels- und Dämonenglauben voraussetzte, ihn eben damit auch bestätigt. Der Kamps des Evangeliums galt,

<sup>1)</sup> Es war dieses der von der Bierträgergilde bestellte Priester Joh. Steffen, der (nach Arbusow, R.G. S. 832) vermutlich gerade in diesem Jahre sich der Resormation angeschlossen hatte.

<sup>2)</sup> Die Datierung ift von Arbusow errechnet worben.

<sup>3)</sup> Bl. 35a, vgl. Mitt. XIII, S. 66.

<sup>4)</sup> In welchem Maße solch ein Dämonen- und Teufelsglaube das Denken des Reformationszeitalters beherrschte, hat A. Warburg ("Heidnisch-antike Weißsagung in Wort und Bild zu Luthers Zeiten", Heidelb. Ak. d. Wiss. 1919)

wie im neutestamentlichen Zeitalter, so auch jetzt weniger dem Teusels= und Dämonenglauben überhaupt, als vor allem der Teusels= und Dämonensurcht^1). Es ist anzunehmen, daß Mensichen, die dis gestern noch in den Bildern Inkarnationen der guten Heiligen gesehen hatten, nunmehr nach dem Umschwung in denselben Bildern versührerische Verkleidungen des Teusels und der Dämonen zu entdecken wähnten. Gegen Bildersurcht hatten die evangelischen Prediger anzukämpsen^2). Mithin hat es solche Bildersurcht tatsächlich gegeben. Dann aber ist der Ausbruch der Bilderstürmer als ein Ausbruch der heftigsten religiösen Leidenschaft, als eine mutige Tat anzusehen, die auf die nunmehr durchschauten Dämonen losgeht und sie niederschlägt.

Von hier aus wird jener obengenannte Text verständlich. Bisher war man blind, stumm, lahm und tot wie Holz; und nun ist man sehend<sup>3</sup>), gesund und "Mensch" geworden, d.h. man schlägt eben die Teuselssarven nieder<sup>4</sup>).

Nach einem, freilich aus viel späterer Zeit und von katholischer Seite stammenden Bericht über denselben Bildersturm, einem Bericht, der, was die Datierung anlangt, falsch ift und den Stempel der Tendenz sonst deutlich an der Stirn trägt<sup>5</sup>), hätten die Bilderstürmer die Jungfrau Maria Gistmischerin genannt und das marmorne Petrusstandbild herabzureißen gesucht mit dem Ruse "Gößenbild, Gößenbild". Ferner berichtet derselbe Gewährssmann, daß man sich nicht mit der Zertrümmerung begnügte, sondern die Trümmer vor die Stadt schaffte und dort auf einem Scheiterhausen verbrannte. Ein Marienbild wiederum suchte

nachgewiesen. Für Luther sei unter anderem hingewiesen auf seinen "Sermon von dem Gebet und Prozessionen", B. A. 2, bes. S. 178.

<sup>1)</sup> Ein Beispiel für viele bietet die Lutherstrophe: "Und wenn die Welt voll Teufel wär."

<sup>2)</sup> hier ist besonders instruktiv die Schrist Karlstadts "Bon Abtuung der Bilber", jene Schrist, die das Paradigma aller Bilberstürme, den nämlich zu Bittenberg, mitveranlaßt hatte. Bgl. Liehmanns "Kleine Texte" 74, S. 19.

<sup>3)</sup> Es sei daran erinnert, wie häufig die bisherige römische Werkgerechtigsteit mit Blindheit verglichen wird.

<sup>4)</sup> Das Zitat Matth. 11, 5 (= Luk. 7, 22) stammt aus der Perikope des 3. Abvent und legt die Annahme einer apokalyptisch-eschatologischen Stimmung bei den Bilderstürmern nahe.

<sup>5)</sup> Tolgsborff nach v. Bruiningt S. 519f.

man in der Düna zu ertränken. Das heißt aber, man versuhr — wenn die Quelle recht berichtet — mit den Bildern wie mit Hezen oder Kehern, also wie mit Menschen, die nach dem Glauben jener Zeit von bösen Geistern oder vom Teufel besessen waren.). Nach vollbrachter Tat — so berichtet das Bruderbuch weiter — seierte man den Sieg über den Teufel mit Absingung eines Osterliedes.) auf etliche Psalmen, obwohl es dis Ostern noch elf Tage hin waren.). Man mag daran denken, wie nahe die Ideenverdindung von Ostern mit dem Sieg über Hölle, Tod und Teufel lag. Sodann folgte die Predigt (Tegetmeyer, Steffen?), die die Abstellung der "Abgötterei" verteidigte.

Die Erklärung bes Bildersturmes aus diesem religionssgeschichtlichen Motive der Überwindung der Teufelssund Geistersturcht wird weiter gestützt durch den Umstand, daß beim ersten Bildersturm in Riga (1524, 10. März) die jungen Brüder der Schwarzhäupter ausschließlich ihren eigenen Altar zerbrachen, die übrigen Altäre der Petrikirche aber offenbar unangetastet ließen. Danach kann es sich hierbei garnicht um rohe Zerstörungssiucht gehandelt haben. Ferner wäre es andernfalls schwer verständlich, warum die Bilderstürmer nach dem Einbruch in den Dom zu Dorpat (1525, 10. Januar) nicht auch zugleich die umsliegenden Häuser der Domherrn plünderten. Solches aber untersblieb. Schließlich ist darauf hinzuweisen, daß die Magistrate der Städte, die vermutlich selbst jene abergläubischen Furchtvorsstellungen der Bilderstürmer garnicht teilten, doch keinerlei Vorsstellungen der Vilderstürmer garnicht teilten, doch keinerlei

vetus fermentum" etc.

<sup>1)</sup> Nach dem livl. Heiligenkalender (v. Bruiningk S. 204 u. 209) waren die beiden Tage der in der Quelle genannten Bilderstürme (16. März und 8. August) dem hlg. Chriacus geweiht. Dieser Heilige ist nachweislich in Livsland verehrt worden (im Rigaer Brevier ist seine Legende verzeichnet; mehrsfach werden Urkunden nach Chriacustagen datiert). Er galt als "Nothelser gegen schwere Versuchungen (böse Geister)" (v. Bruiningk S. 391). Bielsleicht steht der Ausbruch des Bildersturmes am 16. März — und zwar nach viertägiger Pause —, sowie dann wieder der am 8. August mit diesem Heiligenstage in ursächlichem Zusammenhang.

<sup>2)</sup> Haec dies (Pj. 118, 24) ist das Ostergraduale der römischen Messe. Auf den Ostercharakter weist der Text oben ausdrücklich (pascale) hin. Unsmittelbar vorauf geht in der Messe die lectio (I. Cor. 5, 7—8) "Expurgate

<sup>3)</sup> Oftern fiel 1524 auf ben 27. Mars.

würfe gegen die Stürmer erhoben, wie es uns aus Reval ausdrücklich überliefert ist<sup>1</sup>), obwohl sie sonst vor entschiedenen Verfügungen und Geboten keineswegs zurückzuschrecken pflegten; wohl aber wurde jede Wiederholung solcher Erzesse untersagt.

Daß nebenbei auch rohe Zerstörungssucht des Pöbels und unlautere Versuche, sich Kostbarkeiten anzueignen, zuweilen mit untergelausen sind, soll damit keineswegs geleugnet werden.

15. Luthers Sendschreiben an die Livländer<sup>2</sup>). Luther hatte in den Resolutionen zu seinen Thesen einmal davon geshandelt, daß die kanonischen Strasen Roms wie in der Bergangenheit, so in der Gegenwart keine Gültigkeit haben könnten für Christen, die nicht dem Papst unterworsen sind, "wie in der Türkei, der Tartarei und in Livland"<sup>3</sup>) So dachte Luther über Livland im Jahre 1518.

Wir haben oben (S. 28) gehört, daß sich vier Jahre später (im August 1522) der Stadtschreiber Rigas Mag. Johannes Lohmüller an Luther mit der Bitte gewandt hatte, der jungen Gemeinde in Livland seine geistliche Unterstühung angedeihen zu lassen. Ein ganzes Jahr mußten die Rigenser auf Antwort warten. Erst im August 1523 schrieb Luther seinen ersten Brief an die Livländer "den auserwählten lieben Freunden Gottis, allen Christen zu Righe, Revell und Tarbthe in Liefland". Luther war gerade damals auf das heftigste erregt worden durch die Nachricht vom Feuertode der ersten evangelischen Märthrer in Brüssel. Er hatte diese Erregung soeben entladen in seinen ersten, balladenartigen Liedern "Ein neues Lied wir heben an" und "Nun freut euch, lieben Christen g'mein". Von dem Hochgefühl aus, das gerade dieses setztere Lied durchzieht, ist auch sein Brief nach Livland erfüllt<sup>4</sup>). Aus dem westlichen Grenzlande war die

<sup>1)</sup> Bienemann, "Aus Livlands Luthertagen", S. 65, Reval 1883.

<sup>2)</sup> Sämtliche Schriften Luthers an die Livländer sind von der Ges. f. Gesch. u. Altertumsk. in Riga 1866 herausgegeben worden in der Widmungs-schrift an den Bischof Ulmann, "Luther an die Christen in Livland",

<sup>3)</sup> W. A. 1, S. 571, Concl. XXII. ,... si qui sunt Christiani usu subiecti Papae, ut in Turcia, Tartaria, Livonia".

<sup>4)</sup> K. F. Th. Schneider, "Dr. Martin Luthers geistliche Lieder", S. 15ff., Berlin 1856, hat die Bechselwirkung zwischen jenem Liede und diesem Brief beobachtet.

Todesbotschaft gekommen; an das "Ende der Welt", nach Osten sandte er nun seinen Gruß: bereits 1523 erklang das Evangelium von Brüssel bis nach Riga, Reval und Dorpat. —

Gegenüber dem großen Wunder des wahrhaftigen Gotteswortes, das nunmehr auch die Livländer mit fröhlichem Herzen
aufgenommen haben, treten jest — so führt Luther in seinem
Brief aus — die "breiten Schuppen des Behemot") in heftiger
und unsinniger Beise auf mit Lästerung und Bersolgung (das
Brüsseler Marthrium). Über diese Feinde jedoch sei der Zorn
Gottes gekommen, "aber über euch regiert die Gnade". Es
gebe aber noch eine andere Gesahr: der Rückfall in die "irrige
Straße der Werse", zum "falschen Gottesdienst", der "dem Teusel
an Gottis statt dienet". Hiervor warne er die livländischen Christen.
Nur der Glaube erlöse uns "in allen Sünden, Tod, Not und was
uns sehlet, es sei zeitlich oder ewiglich", der Glaube, der "ein
fröhlich friedlich Herz zu Gott" mache. Das sei der Weg zum
Himmel und "das Hauptstück christlichen Lebens".

Das zweite Stück sei die Liebe. Christi Jünger "dürfen für sich, für ihre Sünde und zu ihrer Seligkeit nichts tun, sondern das hat Christi Blut schon getan, und alles ausgerichtet und sie geliebt", "Sondern, was sie für sich tun und suchen wollten, sollen sie auf ihren Nächsten wenden". "Es liegt die Summa am Glauben in Christo und an der Lieb zum Nächsten. Ablaß, heiligens dienst und was für Werk auf uns und unser Seelen Nutz gezogen werden, das meidet wie tötlich Gift".

Wer solcherart "an dieser reinen Lehre hangen" werde, müsse freilich des Kreuzes gewärtig sein<sup>2</sup>), "denn der böse Geist kann nicht leiden, daß seine Heiligkeit also zu Schanden und zunicht soll werden, die er mit Werken durch die Geistlichen in

<sup>1)</sup> Hier schwebte Luther die weitverbreitete Vorstellung des Teufels als eines Seeungeheuers vor. Bgl. Luthers Osterpredigt 1526. Buchwald, Luthers Werke, Bd. 5, S. 310.

<sup>2)</sup> Die Grundkonzeption dieses Senbschreibens scheint ursprünglich in dem Dreiklang Glaube-Liebe-Kreuz gelegen zu haben (ähnlich in Hofmanns "Formaninghe") und erst nachträglich, am Schluß in den anderen, den pauslinischen (Glaube-Liebe-Hoffnung) umgebogen worden zu sein. Roch in seiner dritten größeren Schrift an die Livländer vom Jahre 1525 spricht Luther von der "Lehre vom Glauben, Liebe und Kreuz" (S. 15).

aller Welt hat aufgericht". Dem gegenüber gelte es in "fester sicherer Hoffnung, des Künftigen tröstlich" zu warten.

In Fragen der Sakramente und aller äußerlichen Dinge, wie Essen, Trinken, Kleidern, Gebärden usw., verweise er die Livländer an ihre Prediger. Wo Glaube, Liebe, Hoffnung "recht gehen", da werde auch alles Übrige gelingen.

Diese Schrift Luthers traf im November in Riga ein und erregte die größte Freude. Am 11. November richtete der rigasche Kat ein Dankesschreiben an Luther<sup>1</sup>), in dem die Freude, das "Evangelium des Reiches Gottes" gepredigt zu hören, in schlichter Weise zum Ausdruck kommt, und das Gelöbnis abgelegt wird, sich der Gnade Gottes allein durch "die erbliche Rechtsertigkeit Christi" zu getrösten. Um weitere "väterliche, gute und christliche Erinnerung" wird der Resormator herzlich gebeten. Auf die praktischen Fragen, die Luther gegen Schluß seines Sendschreibens erwähnt hatte, wird auffallenderweise nicht eingegangen. Dieses Schreiben ist in Luthers Hände gelangt. In einem Brief an Spalatin sagt er: "das Evangelium geht auf und schreitet fort in Livland insonderheit bei den Rigensern. . . so wunderbar ist Christus").

Im Herbst 1524 sandte Luther sein zweites Sendschreiben "allen lieben Freunden zu Rigen in Liefland". Es ist dies die schöne Auslegung des 127. Pfalmes.

Zunächst spricht Luther die Vermutung aus, es werde, auch in Riga kaum anders als in Wittenberg, Geiz und Sorge die Frucht des Evangeliums bedrohen, daher wähle er diesen Psalm. Er habe die Aufrichtung guter Schulen empsohlen, nun stelle man sich aber "so faul und lässig dazu, als wollt jedermann verzweiseln an der Nahrung und zeitlichem Gut, daß mich dünkt, es will dahin kommen, daß behde Schulmeister, Pfarrer und Prediger werden müssen vergehen, und sich zu Handwerk odder sonst wegtun, daß sie das Wort fahren lassen, und sich des Hungers erwehren . . . Ist's aber nicht ein erbärmlicher Jammer? Bisher hat eine Stadt, die beh vier oder fünf hundert Bürger hat, kunnt geben sunf, sechs, sieben hundert Gulden wert allein den Bettels

<sup>1)</sup> Abgebrudt bei hoerschelmann, a. a. D. S. 255ff.

<sup>2) &</sup>quot;Evangelion oritur et procedit in Livonia praesertim apud Rigenses . . . sic mirabilis est Christus." 1524 vhne Datum. de Bette 2, S. 474.

münchen, ohn was Bischof, Official und ander Schinder, dazu was sonst Bettler und Stationirer geraubt haben. Dazu noch heutiges Tages soll wohl ein solche Stadt funf oder sechs hundert Gulden alleine für Parret jährlich geben: will schweigen, was Würze, Seiden, Gold, Perlin und des unnüten Dinges kostet; ia was wird Bier und Bein verschlemmet? Daß, wenn mans alles zusammen schlägt, eine solche Stadt jährlich weit über tausend Gulden in den Dreck wirft. Solch arm, elend, verloren Regiment ist ist in den deutschen Landen. Sollt sie aber ein hundert Gulden oder zwen zur guten Schulen und Predigtstuhl geben, ja, da mußt man verarmen und zu Bettler werden, da haben wir nichts, da regiert Geiz und Sorge der Nahrung, da will man Hungers sterben. — Was wird aber Gott zulett dazu sagen: was der Gottlose furcht, das wird ihm kommen. Hunger fürchten wir, hunger wird uns treffen, und wird bafür tein Sorge helfen . . . Darumb will ich noch ein Liedlein, solchem Geiz zu Dienst, singen, ob noch Etliche möchten erwecket werden, die uns hülfen den Zorn Gottis länger aufhalten. Und das soll seyn dieser Psalm".

Sodann folgt die Auslegung des Psalmes von dem Herrn, der das Haus baut und die Stadt behütet, der Allem Segen und Gedeihen gibt. Dics gelte ebenso für "das haus", d. h. den hausstand, wie für "die Stadt". Wer dagegen auf das eigene menschliche "Bauen" und "Wachen" sein Vertrauen setzt, der verfalle gewißlich der "Bermessenheit odder Sorge". Hiergegen hilft nichts, "benn ein gläubig Herz". Gewiß solle die Obrigkeit wachen und schützen, "als wäre kein Gott da, und müßten sich selbs erretten und selbs regieren: gleichwie ein Hausherr soll arbeiten, als wollt er sich mit der Erbeit ernähren. Aber da soll er sich für hüten, daß sein Herz je nicht sich verlasse auf solch ein Thun, noch sich vermessen, wo es wohl angehet, noch sorgen, wo es fehlen will . . . Das mag man wohl sagen: der Welt Lauf und sonderlich seiner Henligen Wesen sen Gottes Mummeren, darunter er sich verbirgt und in der Welt so wunderlich regirt und rumort." Schließlich sei es bei diesem ganzen Psalm "nur zu thun umb die leidige Sorge, Geiz und Unglauben, nicht umb die Erbeit".

Zum dritten= und in umfänglicherer Weise zum letztenmal ergriff Luther das Wort zu einem Schreiben an die Livländer

im Jahre 1525. Diese Schrift "allen lieben Chriften in Liefland, sampt ihren Pfarrherren und Predigern" war veranlaßt durch den Besuch Melchior Hofmanns in Wittenberg (vgl. oben S. 65). Hofmann hatte offenbar, vielleicht infolge seines Bruches mit Tegetmeyer, Luther gegenüber eine wenig günstige Schilderung von den kirchlichen Zuständen in Livland gemacht. "Rotten und Zwehungen" gegenüber nun weist Luther den Weg, wie man einerseits die Freiheit des Glaubens und der "Cerimonien" unbedingt zu wahren habe, "Messen, Singen, Lesen, Taufen" täten nichts zur Seligkeit, wie andererseits aber das "arme Volk" nicht irre gemacht werden dürfe durch Uneinigkeit in der Lehre und Vielfältigkeit in der Form. Er spricht die bestimmte Hoffnung aus, daß bei den Livländern "die Lehre vom Glauben, Liebe und Kreuze1) und die Summa odder Häuptstücke im Erkenntniss Christi noch rein und unversehret senen". Die Demut und Liebe aber verlangten, solche Frenheit des Glaubens für Gott im Gewissen zu halten, und doch daneben zu Dienst gefangen zu geben, dem Nähisten zu gut und Besserunge", ohne jedoch hieraus ein Geset für die Seligkeit zu machen. Im übrigen bitte er das Bolk, "daß sie sich gewöhnen und nicht wundern, ob Rotten und Zwehungen, Weisen odder Lehren einrissen. Denn wer kann dem Teufel mit den Seinen wehren?" Sa, das Vorhandensein von "Rotten und Uneinigkeit" zeige, "daß Gott ben euch das rechte Wort und Erkenntniß Christi" gegeben hat, denn der Satan mische seinen Samen nur unter "den rechten Samen der göttlichen Worte". Nichtsdestoweniger sollten Volf und Prediger "allen Fleiß fürwenden, daß es einträchtig zugehe und solchem Werk des Teufels gewehrt werde".

Gleichzeitig mit Luther hatte auch Bugenhagen ein Sendschreiben in gleichem Anlaß nach Livland gerichtet (Juni 1525, vgl. oben S. 65). Er "will ruren das haubt und den grunt davon zwytracht ynn Gottis handele kumpt unter die leutte." Ein teuflischer Hochmut habe die Menschen ergriffen, die nicht mehr Gottes Ehre, sondern die eigene suchen. Gottes Wort aber verdamme "unsere ehre und alle menschliche vermügen". Ein sonderlich umstrittenes Stück scheint in Riga die Ohrenbeichte ges

<sup>1)</sup> Bgl. oben S. 75 Anm. 2.

wesen zu sein. Die "hehmliche oren bencht" sei ein "frey stück"; man dürse sich jedoch keinesfalls auf das Beichten verlassen, sondern allein "auff die tröstlichen zusagungen Gottis". Zweck der Beichte sei, "das man guten radt und trost den erschrockenen gewissen hole aus dem worte Gottis". Das Sakrament soll man reichen "nach bekentnisse des glawbens". "Glawben aber mehne ich, das ehn igliches sage, warumb er gehe zum sakrament, und was er da glawbe und gedencke zu holen"). "Man lehre Christum erst essen und trincken hm glawben, ehr man hhn esse und trincken hm sacramente."

Diese beiden letzterwähnten Schreiben von Luther und Bugenstagen scheinen aber die kirchlichen Berhältnisse in Livland nicht geändert zu haben. Jedenfalls besitzen wir hierfür keinerlei Beslege.

Daß aber im ganzen das Bewußtsein der Zusammengehörigsteit von Livland aus nach Wittenberg hin durch diesen Schriftenwechsel gesteigert worden sein wird, ist jedenfalls anzunehmen. Der evangelische Glaube hat sich — das sei an dieser Stelle ausstücklich sestgestellt — merkwürdig schnell und ties in Livlandsestgeset und ist nicht mehr gewichen.

16. Knopkens Kommentar zum Kömerbrief. In den Jahren 1524 und 1525 ist Knopkens Kommentar zum Kömerbrief viermal gedruckt worden, ein Zeichen dafür, wie viel er gelesen worden sein muß. Die Grundkonzeption haben die Vorträge in Kiga 1521 und 1522 gebildet (vgl. oben S. 25)²). Der Kommenstar ist lateinisch geschrieben und mit einer Empsehlung von Melanchthon und Bugenhagen versehen. — Die Auslegung richstete, wie überhaupt in jener Zeit, ihr vornehmliches Interesse weniger darauf, zu ermitteln, was Paulus gewollt, als vielmehr darauf, den resormatorischen Glauben in der Schrift begründet zu sinden. Hierbei legten sich die Stücke des neuen Glaubens — ebenso war es bei den übrigen Kesormatoren geschehen — naturs

<sup>1)</sup> Ahnlich lauten die Bestimmungen für Reval, vgl. Bienemann, a.a. D. S. 73, Nr. 10.

<sup>2)</sup> Die Thesen (von 1522) finden sich fast wörtlich in den Buchausgaben wieder.

gemäß in ein Lehrganzes zusammen. Das zentrale Lehrstück ist die Rechtsertigung (justificatio). Hierbei scheint beachtlich, daß der alleinige Gegner Kom ist, die Schwarmgeister werden nicht erwähnt. Ob diese noch nicht in Sicht getreten waren, oder ob Knopken vielleicht nach links hin duldsam gewesen ist? Der Rechtsertigung stehen entgegen die Werktäter (operarii), die ihre guten, frommen Werke anzupreisen pflegen. Wer aber das tut, gehöre zum "verseuchtesten Menschengeschlecht" (pestilentissimum genus humanum). Die Rechtsertigung werde dem Gläubigen verdürgt durch Christus: "das sei der Christen erste Sorge, daß sie aus dem Worte des Evangesiums Christum hervorholten, weniger um ihn nachzuahmen, wie als Geschenk und himmlische Gabe"). Dieser Grundgedanke wird vertreten in deutlicher Anlehnung an Jes. 53. Leiden und Sterben Christi liesere uns die Sündenvergebung; seine Auserstehung die Gerechtigkeit.

Der Glaube sei Zuversicht (fiducia) gegenüber den Versheißungen (promissiones) Gottes. Die Kirche bestehe in der Gemeinde der Gläubigen, ob auch zurzeit in elender Anechtschaft wie Frael in Agypten. Das Wort Gottes wäre vergeblich, wenn es nur in Büchern verschlossen läge, es müsse gepredigt werden. Dann dringe Christus ins Herz. Die Tause sei nach Köm. 6, 3 ein Zeichen des Todes (dreimaliges Untertauchen!) und der Auserstehung (Austauchen). Erwähnt sei schließlich, daß Erasmus, Melanchthon und Bugenhagen mehrsach zitiert werden, Luther aber nicht. In einigen Einzelheiten wirken erasmische Gedanken beutlich nach<sup>2</sup>).

17. Der Ertrag dieses Zeitraumes 1523—1527. Die gefährslichsten Gegner der jungen Bewegung waren Blankenseld und Bomhower. Beide haben die ganze Zeit hindurch dem Evangelium entgegengestanden. Beide sind dann 1527 dahingegangen. Die Gegner zur Linken waren zu Anfang vielleicht Tegetmeher, der aber dann dogmatisch nach rechts hingelenkt zu haben scheint<sup>3</sup>),

<sup>1)</sup> ad 4, 23 haec prima Christianis cura esto ut ex verbo evangelico Christum sibi non tantum imitandum sumant, sed primum pro munere ac cœlesti donario.

<sup>2)</sup> Bgl. Hverschelmann, a. a. D. G. 177ff.

<sup>3)</sup> Leiber fließen die Quellen über Tegetmener besonders spärlich. Sein Tagebuch (vgl. Mitt. 1880) weist an den entscheidenden Stellen empfindliche

vor allem aber Melchior Hofmann. Es muß aber noch weitere Schwarmgeister in dieser Zeit in Livland gegeben haben1). Auch Hofmann hat während dieses Reitraumes livländischen Boden Die heftigen Fieberschläge des Bilbersturmes waren gründlich durchgemacht und nun überwunden. Die mehrfachen Säkularisierungsversuche waren am Willen Plettenbergs gescheitert, und die geistlich-katholischen Machthaber des Landes waren geblieben. Aber gleichwohl faß die Reformation fest im Lande, vor allem in den Städten. Das Evangelium erklang stets aufs neue in seiner ganzen Herrlichkeit. Freilich, die Bredigten, die vornehmsten Träger des Wortes Gottes, sind verklungen; keine einzige ist erhalten. Aber in Knopkens Römerbriefkommentar, in Sendecks "driftlicher Ermahnung", in Burkard Waldis' "Berlorenem Sohn", dann aber in Luthers machtvollen Sendschreiben und nicht zum wenigsten im jungen evangelischen Kirchenlied haben sich Denkmäler erhalten, die jedem, der Ohren hat zu hören, die ganze Frische und Kraft der Wittenberger Botschaft in Livland beutlich vernehmen läßt.

Lüden auf; das dürfte kaum Zufall sein. — Seine Anrtittspredigt am ersten Abvent 1522 (vgl. oben S. 30) hielt er über die Zachäusgeschichte (Luk. 19, 1—10), d. h. die Kirchweihperikope (vgl. Luth. Werke Erl. A, Bb. 63, S. 219), einen Text übrigens, der für den reformatorischen Rechtfertigungsgedanken ganz besonders geeignet scheinen mochte. Ob seine Dorpater Maleachipredigten (vgl. oben S. 64) von Karlstadts Maleachi-Homilien (gedruckt 1522) beeinflußt waren?

<sup>1)</sup> Hofmann erwähnt solche in seiner "Formaninghe", und Briesmanns Eirchendienstordnung (vgl. unten S. 87) nimmt auf sie Bezug.

## 4. Rapitel.

## Die weiteren Schickfale der Reformation 1528 bis 1562.

Die Hauptgegner zur Rechten und zur Linken waren dahingegangen. Die Bahn war nach beiden Seiten hin abgesteckt, und die Richtung des weiteren Weges gegeben.

Auf die Zeit der entscheidenden Kämpfe und der kritischen Jahre folgte nunmehr eine Zeit der gleichmäßigeren, ruhigeren Arbeit.

Dieser Zeitraum ist zu bemessen von etwa 1528 bis 1562, d. h. bis zum Ende der politischen Selbständigkeit Livlands.

1. Der Nahmen der änßeren Geschichte. Die äußere Geschichte Livlands ist in diesem Menschenalter von politischen Wirren erfüllt, die schließlich zur Auflösung führen sollten. Die wichtigsten Tatsachen sind diese.

Blankenfelds Nachfolger als Erzbischof wurde der Rigische Bürgerssohn Thomas Schöning (1528—1539), dessen Wahl auch vom Orden unterstützt wurde. Schöning wähnte mit Hilfe eines fürstlichen Koadjutors die verlorene Herrlichkeit des Rigaschen Erzbistums zurückzugewinnen. Den evangelisch interessierten Kreisen (in Riga Lohmüller, Herzog Albrecht von Preußen) gelang es, Schöning zu täuschen und an diese wichtige Stelle die Berufung des jüngsten Bruders des preußischen Herzogs, des Markgrafen Wilhelm von Brandenburg zu erwirken. Wilhelm, obwohl Domsherr zu Mainz und Köln, war ein Mann ohne geistliche Neigungen, dabei aus politischen Gründen heimlich der Keformation zugetan.

Er und seine Helsershelser hüben und drüben hofsten mit diesem Schritt eine evangelische Gesamtherrschaft Livlands zu erreichen. Wolfgang Loß, der Amtmann und Kat des neuen Koadjutors, schrieb beim Eintressen seines Herrn in Livland (1530): "Und ist der König in Livland bereits gefunden", und Lohmüller äußerte sich in jenen Tagen: "Nach vielsältigem, unablässigem Seuszen und Bitten hat Markgraf Wilhelm die Neugläubigen aus Angst und Bedrückung fröhlich erlöst und den wütigen, gewaltigen Satan, der seinen grausamen Rachen weit über uns aufgetan und des rechten christlichen Namens Vermehrung in keinen Weg dulben kann, so gewaltiglich gestürzet und ihn seiner Waffen beraubt").

Nun folgten fast zwei Jahrzehnte eines zähen Ringens um die Macht im Lande. Auf der einen Seite standen die Vertreter des alten Glaubens und der alten Herrschaft des Ordens und der Prälaten, auf der andern die Neugläubigen und Fortschrittlichen, darunter gewichtige Kreise in den Städten, vor allem in Riga, sowie sonst Vertreter des landesfürstlichen Gedankens. Es rangen miteinander auf dem Boden der Politik Reformation und Gegensresormation.

Runächst schien Markaraf Wilhelm Erfola zu haben: es gelang ihm, sich in einem Teil des Bistums Desel festzuseten und Anhang zu finden. So ging es, solange Plettenberg lebte. Als aber dann der 91 jährige Meister am Sonntage Oculi, am 28. Februar, 1535 auf seinem Schloß zu Wenden starb, und Hermann von Brüggenei sein Nachfolger wurde (1535-1549), da änderte sich schnell die Brüggenei griff mit fester und harter Sand ein, und die Aussichten des Markgrafen schwanden dahin. Als sodann aber 1539 Erzbischof Schöning starb, und Wilhelm ihm im Amt folgte, zudem im Reich im sog. Frankfurter Anstand eine vorläufige Einigung zwischen den streitenden Konfessionen erzielt schien, schöpfte Erzbischof Wilhelm neuen Mut. Er hegte jest den Plan, nach dem Vorbilde des Kölner Erzbischofs Hermann von Wied auch sein Erzbistum Riga der Reformation zuzuführen. wollte er tatsächlich im Lande zur Macht gelangen, so mußte er Riga gewinnen, das nach wie vor keinem Erzbischof huldigen

mollte und sich an das Brivilea Blettenbergs hielt (vgl. oben S. 51 f.).

<sup>1)</sup> Die Zitate nach Karge, Ref. S. 120f.

Die für eine solche Resormation erforderliche Kirchenordnung hatte nach Wilhelms Wunsch eigentlich Luther selbst entwerfen sollen. Des Reformators Krankheit und Tod kamen aber das zwischen1). So beauftragte er seinen Kanzler Christoph Sturp mit der Arbeit2). Allein diesen Plänen trat das Rigaer Domkapitel und vor allem der Orden entschieden entgegen, und Wilhelm mußte seinen Plan in letter Stunde aufgeben. — Endlich kam (Oktober 1546) zu Neuermühlen bei Riga ein Bertrag zustande: Meister und Erzbischof sollten sich wiederum, wie vormals, in die Herrschaft über die Stadt teilen. Riga erbot sich bem Erzbischof gegenüber zur Huldigung, jedoch follte dieser auf jegliche geistliche Gewalt verzichten. Dafür wurde der Stadt ungehinderte Ausübung des evangelischen Glaubens gewährleistet. Januar 1547 zogen sodann beide Herren, Ordensmeister und Erzbischof, feierlich in Riga ein. — Schließlich wurde auf dem Land= tage in Wolmar 1554 (im Januar) dem ganzen Lande die freie Ausübung der evangelischen Lehre zugestanden, und im Jahre darauf "unterschrieb den Augsburger Religionsfrieden im Namen des livländischen Meisters (Beinrich v. Galen) deffen Bevollmächtigter, der Hauskomtur zu Riga Georg Sieberg v. Wischlingen3). Damit war die Reformation Livlands reichsrechtlich anerkannt.

Dann begann bald das blutige Ende. Die Truppen des Moskauer Zaren Johanns des Grausamen, der Livland sein vätersliches Erbe genannt hatte, begannen 1558 ihre Plünderungszüge und haben unsägliches Elend über den Norden und Osten Livlands gebracht. Von Süden her kamen die Polen, und im Nordwesten regten sich die Gesüste der Schweden. Der Bischof von Desel verkaufte seine Besitzrechte an Dänemark. Und das Reich versagte. In den Jahren 1561 und 1562 ist der Zerfall vollzogen, die Selbständigkeit Livlands ist vorbei.

Estland trat unter schwedische Schutherrschaft. Das ehemalige Bistum Dorpat und Narva blieb von den Russen besetzt. Auf Desel saßen die Dänen. Das übrige Livland nördlich der Düna,

<sup>1)</sup> Bgl. Karge, Ref. S. 128.

<sup>2)</sup> über den Entwurf "Reformation und Gottesdienstordnung" vgl. unten S. 92 ff..

<sup>3)</sup> L. Arbusow (son.) "Erundriß der Geschichte Liv-, Est- und Kurlands"4, Riga 1918, S. 173.

außer Riga, gelangte unter polnische Herrschaft. Aurland wurde polnisches Lehnsherzogtum; erster Herzog wurde der letzte sivländische Ordensmeister Gotthard Kettler. Der Stadt Riga gelang es bis 1582 ihre Selbständigkeit zu wahren<sup>1</sup>).

2. Der evangelische Gottesdienst. Urkunden und Chroniken pflegen die außerordentlichen Geschehnisse zu überliefern, von

Alltäglichem und Regelmäßigem schweigen sie.

Will man jedoch Einblick gewinnen in den Gehalt und die Form des evangelischen Glaubens, so hat man zu fragen nach Predigt, Gebet und Lied, d. h. nach den Inhalten und Formen des Gottesdienstes. Diese Stücke besaßen nicht nur andringende, missionierende Kraft, sondern sie offenbarten ihre Kraft nicht minder in der täglich oder sonntäglich wiederkehrenden Feierstunde; gerade darin vermittelten sie dauernden Besiß. Hier schloß sich zudem die Gemeinde zusammen, die, wie für die urchristliche Zeit, so für die Resormation grundlegende Bedeutung gewann.

Livländische Predigten aus der Resormationszeit haben sich nicht erhalten. In der Frühzeit waren sie offensichtlich aussgesprochen antikatholisch: die Gemeinde konnte "vom Predigtstul den grewel des Bapstthumbs teglich verwerssen hören". Aus späterer Zeit (1549) wird uns von Katechismuspredigten berichtet.). Der eindrucksvollste Prediger scheint Tegetmeher gewesen zu sein; einmal wird von ihm als "ihrem Bischof" gesprochen.). Schon früh, jedenfalls vor 1525, hat es in Livland evangelische Gottesbiensstschung gegeben, ohne daß wir über ihren Berlauf Bestimmtes aussagen können.). Um der Buntschedigkeit ein Ende zu machen,

<sup>1)</sup> Die Haupteinzelheiten über diesen Zeitraum vgl. am besten bei L. Arbusow (sen.) a. a. D.

<sup>2)</sup> Geffden G. 13.

<sup>3)</sup> Brachmann G. 210f.

<sup>4)</sup> Arbusow A.G. 438. Es ist bezeichnend, daß gerade von Tegetmeher eine ganze Reihe von Predigtterten überliefert sind: Luk. 1,39—56, Luk. 19,5, Matth. 19,27 ff., lat. Maleachipredigten, Jesajapredigten, Jes. 4,11 ff.

<sup>5)</sup> Reval nimmt in seiner Kirchenordnung 1524 auf Riga Bezug; bei ber sodann einzusührenden Gottesdienstordnung soll auf die "kranden als de mer schwadzelovigen" Küdsicht genommen werden (Bienemann S. 69). 1525 wird Tegetmeher auf dem Landtage zu Wolmar die Abhaltung einer "deutschen Messe" untersagt. Ob die preußische Kirchenordnung (1525) auf Livsand Bezug

wurde Dr. Johannes Briesmann, der Schüler Luthers und Reformator Preußens, 1527 aus Königsberg nach Riga berusen. Er hat dann in Gemeinschaft mit Knopken eine Gottesdienstvordnung für Riga sertiggestellt, die bald über das ganze Land hin — nachmals sogar weit über die Grenzen des Landes hinaus — Geltung gewann. Diese Ordnung hat eine ganze Reihe von Druckauflagen erlebt; in unserem Zeitraum: 1530, 1537, 1548/49, 15591). Ein Bergleich der Aussagen zeigt einerseits die Zähigsteit der Tradition, andererseits, wenn auch wenige, so doch bezeichnende und bedeutsame Wandlungen. Ferner ist es für das Berständnis dieses frühevangelischen Gottesdienstes erforderlich, die vorresormationsgeschichtlichen Formen, wie sie etwa im Rigaer Missale und Brevier vorliegen (vgl. oben S. 9ff.), zum Vergleich heranzuziehen und dabei zu beachten, was beibehalten, was diesen gegenüber aufgegeben und was neu eingeführt wird.

Fene Briesmann-Anopkensche Kirchendienstordnung (1530) besteht aus zwei Teilen, 1. einer ausdrücklich als von Briesmann versasten "kurt Ordnung des Kirchendiensts, sampt ehner Borrede von Ceremonien" (hochdeutsch); 2. "etlichen Psalmen und Götlichen lobgesengen die yn Christlicher versamlung zu Riga ghesungen werden<sup>2</sup>)" (niederdeutsch), im wesentlichen von Anopken bearbeitet.

Der erste Teil enthält in beutlicher Anlehnung an Luthers "Deutsche Messe" (1526) eine sachliche Erörterung der Frage, wiesern der Gottesdienst einerseits von allen "Ceremonien" frei bleiben soll ("fren, fren sols uns blenben", S. 19), und jeder Versuch, im "sonderlichen Gottesdienst" ein "werk nöttig zur seligs

nimmt? Sie erwähnt Slaven, Esten und Letten (Smend, "Evangelisch beutsche Messen", S. 250). Später wird über "manchersei Art und Form" geklagt. Burskard Walbis' Fastnachtsspiel 1527 geht am Schluß beutlich auf die Form des Gottesdienstes ein.

<sup>1)</sup> Reu herausgegeben von Joh. Geffden, "Kirchendienstordnung und Gesangbuch ber Stadt Riga", Hannover 1862.

<sup>2)</sup> Die Doppelbezeichnung bieses Teiles als "Psalmen und Lobgesänge" beutet auf eine Verbindung von Psalterium und Humnarium des Breviers. Seit 1537 wird das Gesamtbuch der Kirchendienstordnung einsach "Geistlich sandbüchlein" genannt (S. 146). — Schon 1430 wird in einem Inventarverzeichnis der St. Jakobikirche zu Riga unter anderem "ehn sand boek" erwähnt. v. Bruiningk S. 122.

tent" (S. 17) zu erblicken, entschieden abgelehnt wird, wie aber andererseits "ehn bestendighe sormliche Kirchenordnung" (S. 3) erwünscht und ersorderlich sei um der Einheit willen, um der Schwachen und Jungen willen, um der Schwankenden willen, die "noch ungleubig, wiewol nicht gant verstockt" (S. 5); "die henigen so zwischen dem Bapstumb und dem liecht des Evangelions noch zwehsselhaftig hangen" (S. 7), um dem "bepstischen heuchel» volck" sowie dem "neuen hrrthumb der grausamen und erschreckslichen Schwermereh der Sakramentschender" jede "ursache zus nemen", "als hielte wirs hn Liefslands auch mit hhnen (den Schwärmern), dieweil wir . . . one alle tirheit . . . das selbig Sacrament handelten" (S. 11). Vor allem aber sollen die "Eeremonien . . . ehn offentliche rentzunge zum Evangelio, zum glauben und zum Christenthumb" sein (S. 13)¹).

Auch sonst ist in der ganzen Rigaer Kirchendienstordnung eine auffallende, scheindar widerspruchsvolle Stellung gegenüber dem katholischen Kultus zu beobachten²). Auf der einen Seite schrofste Ablehnung: "verdampte Antichristische Wesse" (S. 8); "Antichristisch Wesen der halsstarrigen verstockten Papisten" (S. 12); "das depstische geschwhrm" (S. 18). Auf der andern Seite werden katholische Stücke unbekümmert oder mit gewundener Begründung beibehalten oder freigestellt: der Introitus—lateinisch; Psalmen—beutsch oder lateinisch; das Khrie—griechisch, lateinisch und deutsch; das Gloria— lateinisch oder deutsch; nach der Präfation "ehn zehschen mit ehm glöcklehn"; das "Ostendieren" der Abendmahlselemente; das Sanctus—deutsch oder lateinisch; das Agnus Dei—lateinisch oder deutsch; bei mehreren liturgischen Stücken wird ausdrücklich der bisher gebräuchliche Kirchenton vorgeschrieben; die Weiterverwendung des katholischen Ornates wird freigestellt³).

Diese Beobachtung braucht aber keineswegs Unentschiedens heit zu verraten. Man hatte auch hier eine bewußte Mittellinie versolgt zwischen der katholischen und der schwarmgeistigen Art: "ehns zur lincen, das ander zur rechten. Ehns hat allzuviel

<sup>1)</sup> Bortliche Abereinstimmung mit Luthers Deutscher Messe, BU. 19, 75.

<sup>2)</sup> Bgl. hierzu Fr. Rendtorff, "Die Geschichte bes chriftlichen Gottesbienstes unter bem Gesichtspunkt der liturgischen Erbfolge", Gießen 1914, S. 42.

<sup>3)</sup> In Riga ift der Gebrauch der Casula bis in das XVIII. Jahrh. nachzus weisen. v. Bruiningk S. 71, Anm. 4.

flehsch, das ander sihet mit den lynden auge allzu tieff yn den genst" (S. 18). Diese Mittellinie war vorgezeichnet nicht in Küdsicht auf rechts oder links, sondern in konsequenter Bersolgung des evangelischen Glaubens selbst. Als "heuptstücke der Meß" werden ausdrücklich genannt "die Collecten odder Gebet, Epistel und Euangelia, sonderlich die handlung unnd Darrenchung des henligen Sacraments des lends und bluts Christi" (S. 195.), d. h. die Stücke, in denen das Evangelium in Bort und Sakrament erstlingt, und das Gebet der Gemeinde zu Gottes Thron emporsteigt. Für diese Stücke kommt allein die deutsche Sprache in Anwendung. Epistel und Evangelium "sol gelesen werden wol laute, verstentslich und deutsch, und soll pronunciert werden one noten odder accent" (S. 21). Und von der "benedehung odder Consecration" heißt es "zum vold... wol laut, deutsch und vernemlich sprechen" (S. 23)1).

Erwähnt sei noch, daß die Rigaer Ordnung entsprechend ihrer Lokaltradition bei der epistolischen und evangelischen Lesung nicht die Perikopen anwandte ("außgenommen die Fest"), sondern die fortlausende Lesung. — Ganz eigenartig ist der zweigliedrige aaronitische Segen am Schluß<sup>2</sup>).

Der zweite, umfänglichere Teil bildet das erste evangelische Gesangbuch der livländischen Kirche. Wir sahen bereits oben (S. 13), daß Riga von jeher den geistlichen Gesang in hohem Maße gepflegt hatte. Auch dieses Gesangbuch knüpft ausdrücklich<sup>3</sup>) an bereits vorhandenen Brauch an. Bereits das Spiel vom verstorenen Sohn war von fünf viers oder fünfstimmig gesungenen

<sup>1)</sup> Rach dem Rigaer Missale (hier in genauer Abereinstimmung mit dem römischen) werden die Einsetzungsworte von der Gemeinde abgewandt, "seerete" und lateinisch gesprochen. — Der Bericht über den ersten evangelischen Gottesbienst in der Resormationszeit überhaupt, den Karlstadt zu Beihnachten 1521 in Bittenberg abhielt, überliesert bezeichnenderweise neben der Beschreibung als einziges liturgisches Wortzitat die deutsch, den Kommunikanten zugewandt und "zu petlichem kelch sunderlich" gesprochenen Einsetzungsworte. Hier eben lag tatsächlich die Einbruchstelle für die evangelische Gottesdienstresormation. Nit. Müller, "Die Bittenberger Bewegung 1521 u. 15222", Leipzig 1911, S. 154.

<sup>2) &</sup>quot;Der herr erleuchte senn angesicht über uns, und sen uns gnebig. Antwort: Der herr erhebe senn angesichte auff uns, und geb uns frieden" (S. 25).

<sup>3)</sup> Im Titel: ". . lobgefänge die un Christlicher versamlung zu Riga ge-

Chorälen (Te Deum laudamus und vier Lutherliebern) unterbrochen gewesen. Die Druckausgabe des Spieles serner bot im Anhang sechs Lieber: drei Psalmlieder von Knopken, drei Lieder von Burkard Waldis (ein Psalmlied, zwei deutsche Umdichtungen

lateinischer Hymnen).

Unser niederdeutsches Gesangbuch nun ist gegliedert zunächst in Anlehnung an das Brevier1). Den Anfang machen Lieder und Bfalmen der Sonntagsmette (Frühgottesdienst). Zwischen die alttestamentlichen Brevierlektionen treten zur Wahl fünf reformatorische Kernlieder (viermal Luther, einmal Justus Jonas), unter biesen an fünfter (!) Stelle ohne Berfasserangabe "Enn vaste Borch us unse Godt". Es ist dieses eine der allerältesten Aberlieferungen des Liedes. — Den Abschluß der Mette bildet, wiederum entsprechend dem Brevier, ein niederdeutsches Te Deum, und zwar in einer sonst nicht nachgewiesenen Form (Lokaltradition?), die sich beharrlich durch alle Auflagen des Buches hindurch Sodann folgt ber sonntägliche Hauptgottesbienft erhalten hat. ("de Mysse"). Die Dozologie "Herlichent sy Gade un ber höge" usw. in wörtlicher übersetzung der lateinischen Form bes Rigaer Missale2) mit Streichung aller Mariensätze. Seit 1537 steht daneben zur Bahl das Deciuslied "Allene Godt in der högde sy eere", das bis auf den heutigen Tag im sonntäglichen Gebrauch geblieben ift. Rach der epistolischen Lektion (lectio continua) steht an Stelle der Sequenz ein Hallelujalied (etwa "Frölich wil wy haleluja singen") oder "be dudesch Litany" Luthers3). Auf die Evangelien-

2) Abgebrudt bei v. Bruiningt G. 74.

<sup>1)</sup> Da leider gerade das hymnarium des Rigaer Breviers von 1513 empfindsliche Lücken ausweist, so sind in manchen Einzelheiten die Lokaltraditionen nicht mehr einwandfrei sestzustellen, wohl aber scheinen Rückschlüsse aus dem Gesangsbuch auf das Brevier zulässig. So z. B. gleich nach der Sonntagsantiphon (Luthers "kum hylliger genst here Got") vier Oktonarien aus Ps. 119 (evg. Bählung) bei entsprechender Lücke im Hymnarium (vereinigt mit dem Psakerium). Seit 1537 werden übrigens diese Oktonarien nach dem niederbeutschen Psaker von Dietz, Lübeck 1533, geboten (Gesschen S. 30, Ann. 2).

<sup>3)</sup> Es ist auffallend, daß Luthers deutsche Litanei, entstanden 1529 (vgk. dazu P. Drews, "Beiträge zu Luthers liturg. Reformen", Tüb. 1910, S. 46), bereits im Jahre darauf sich einen und zwar dauernden Platz in der livländischen Kirche erobern konnte. Bielseicht hatte der livl. frühevangelische Gottesdienst bisher die Litanei gestrichen, wie auch Luther die Litanei anfangs fallen gelassen hatte, und sie erst 1529 wieder restituierte (vgl. Drews, a. a. D. S. 3st.).

lesung (ebenfalls lectio continua) folgt wie in Luthers Deutscher Messe sein Glaubenslied "By gelöuven all yn ennen Got"; seit 1548 tritt baneben zur Wahl das Apostolikum, niederdeutsch nach Luthers Kleinem Katechismus. Die Predigt hat durchgehend ihre feste Stelle nach dem Glaubensbekenntnis (ohne hauptlied davor). Sodann folgt die Abendmahlsliturgie in der Reihe: Präfation, Konsekration (mit Oftendierung), Sanctus (mit Hosiannah), Baterunser, Agnus Dei1), Absolution, Kommunion. Beiterhin folgen Wochengottesdienstpsalmen und Lieder2); hier Luthers "Uth deper noth schrye id tho dy". Die Sonnabendvesper wird eingeleitet mit Luthers "Nu bidde wn den hulligen genst3)". Den Beschluß machen Lieder für die Festzeiten des Kirchenjahres, entsprechend den de-tempore-Humnen im Brevier. Als lettes steht "eyn syn Christlick ledt Pauli Sperati, van der frafft des gesettes (Gesetzes) unde der gnade", vielleicht das echteste Reformationslied "Idt ps dat hehl uns kamen her". Im ganzen enthält dieses erste livländische Gesangbuch abgesehen von den ungereimten Psalmen und Verbeutschungen von Breviercantica 54 Lieder, darunter von Luther 24, von Knopfen 5.

Die zweite Ausgabe von 1537, von Knopken allein besorgt, hat bereits einige Lieder und Introiten in Mischsorm (lateinisch und deutsch) wieder ausgenommen, bringt zudem am Schluß drei Lehrdialoge für die Jugend: "Summa des Christendoms", "van der döpe", "Sacrament des Altars".

Die dritte Ausgabe ist 1548/49 herausgegeben von Splvester Tegetmeher und dem Dompastor Wenzeslaus Lemden. Hier taucht erstmalig das Apostolikum auf; die Zahl der mittelalterslichen Mischlieder wächst beträchtlich (besonders Weihnachtssgesänge)<sup>4</sup>); der Anhang bietet eine reichliche Sammlung lateinischer

<sup>1)</sup> Seit 1548 die Form "D Lam Gades unschuldich" (Decius), das nache mals während der Passionszeit anstelle von "Allein Gott in der Höh sei Ehr" trat. Diese beiden ursprünglich niederdeutsch gedichteten Lieder des Rik. Dectus sind die einzigen noch heute ständigen Lieder der livländischen Kirche geblieben.

<sup>2)</sup> Mit Ottonarien (Pf. 119) für die Mette an allen Wochentagen (vgl. Brevier), sowie Miserereliedern zwischen den Lektionen.

<sup>3)</sup> Vielleicht an diese Stelle gestellt als Schutweihelied.

<sup>4)</sup> Bgl. hierzu Paul Graff, "Geschichte der Auflösung der alten gottesbienstlichen Formen usw"., Göttingen 1921, S. 167.

Antiphonien und Responsorien, vermutlich für Schüler bestimmt. An bemerkenswerteren, neuen Liedern seien genannt außer dem oben erwähnten "D Lam Gades unschuldich", "Au latet uns den luff begraven", "Erholdt uns Herr bis deinem wort" (nach der Predigt), Spenglers bezeichnendes Lehrlied "Dorch Adams fall is gant vordorven". Wie auch sonst im Reich1), nach dem Schmalkaldischen Kriege wurden jest in der Litanei nach der Fürbitte für den Kaiser die Worte eingeschaltet: "und uns van diner siende des Türcken und Papsts Gotteslästringe, und grawssamen mordt und untucht gnedichliken behoden" (S. 233)<sup>2</sup>).

Die nächste Ausgabe erschien 1559, d. h. in den Zeiten der großen Russennot (vgl. oben S. 84), mit einer lateinischen (!) Vorrede, in der die — nicht namentlich genannten — Herausgeber "ihre Nachfolger bitten und beschwören, die von Dr. Briesmann überkommene Ordnung genau zu erhalten". Jede weitere Anshäufung von "Ceremonien" sei verderblich; dadurch werde "die Lehre selbst und die Frömmigkeit" umgestoßen. Sonst sinden sich auch nur wenige Anderungen: die Gruppierung der Lieder wird neu und übersichtlicher gestaltet. Unter den ganz wenigen neuen Liedern sei genannt Luthers Lied "van dem kindeken Ihesum: Vam Hemmel hoch dar kame ich her". —

In allen Ausgaben des Buches sind uns nun auch Kollekten<sup>3</sup>), d. h. liturgisch fest formulierte Gemeindegebete, überliefert, und zwar wächst zunächst ihre Zahl<sup>4</sup>). Die Kollekte, auch die livländische, "besteht meistens aus nur einem Sate oder aus einer Periode

welche eine stets an Gott den Vater gerichtete Vitte enthält und regelmäßig mit einer auf Gott den Sohn sich berufenden Formel abschließt"<sup>5</sup>). Gerade die Kollekten — die Reformationszeit

<sup>1)</sup> Bgl. Graff, a. a. D. S. 225.

<sup>2)</sup> Jest war ja auch vorhanden der Vers "und sture des Pawestes und Türden mordt".

<sup>3)</sup> Schon im Rigaer Brevier ift nur dieje Bezeichnung gebraucht. v. Brut-

ningk S. 155.
4) 1530—3; 1537—23 (für alle möglichen Sondernöte, vielleicht in Aussührung der einzelnen Kola der Litanei); 1548/49—3 mehr; 1559—2 ("Collecta bym Grave") mehr. Drews a. a. D. hat vier rigaer Kollekten (S. 88, 96, 98, 99) als Kollekten Luthers nachgewiesen.

<sup>5)</sup> B. Althaus, "Forschungen zur Evangelischen Gebetsliteratur", Gütersloh 1927, S. 166.

hat einen reichen Schaß genuin reformatorischer Kollekten gesichaffen — haben im XVI. Jahrhundert auch in Livland als ein heilsames Korrektiv die "Reinheit" des Luthertums mit erhalten

helfen.

Dieses ganze "Sandbödlin", wie es seit 1537 genannt wurde, ist vermutlich ebenso gebraucht worden, wie überhaupt die Gesangbücher der Reformationszeit gebraucht worden sind, nämlich nicht oder kaum in der Kirche — hier sang die Gemeinde auswendig —, als vielmehr vor allem in der Schule, wo die Jugend die Lieder lernte und übte. In der Kirche sang teils der geschulte Chor allein1), teils die ganze Gemeinde2). Die Orgel hat vermutlich auch in Livland, wie auch sonst, Präludien, Interludien und Postludien gespielt, nicht aber den Chor- oder Gemeindegesang begleitet. Dieses wurde erst nach unserer Zeit anders. Schließlich sei noch erwähnt, daß in der Vorrede (Ausgabe 1548/49, S. 223) die Musik, wie auch bei Luther und der gesamten Reformationszeit als ein Schutzmittel gegen Schwermut angesehen wird: "Musike eine sonderlike löfflike Kunst ha, van Godt gegeven und apenbaret, God darmede tho lavende (loben) und alle truricheit und swarmödicheit der gemöter tho vordrivende".

Solcherart sind viele Hunderte von Exemplaren unseres "Sandbüchleins" in Schule, Kirche und Haus zerlesen, zerlernt und zersungen worden3) und haben damit ihre Botschaft erfüllt: das evangelische Lied und Gebet auf die Lippen und in die Herzen der livländischen Christen zu bringen.

3. Der Resormationsentwurf des Martgrasen Wilhelm 1546. In einer tiefgründigen Akademieabhandlung hat Konrad Burdach von Sinn und Ursprung des Wortes Resormation gehandelt<sup>4</sup>). Hiernach erklang seit dem XII. Jahrhundert (Josachim v. Fiore) der sehnsüchtige Ruf nach "Resormation". Je

2) B. B. Luthers Glaubenslied (Geffden G. 22).

<sup>1) 3.</sup> B. das Agnus Dei (Geffden G. 24).

<sup>3)</sup> Es haben sich von den ersten Ausgaben unserer Kirchendienstordnung nur je ein einziges Exemplar erhalten (vgl. Geffcen, Einleitung). Ebenso freilich haben sich nur Unika erhalten auch vom Rigaer Brevier und vom "verlorenen Sohn" des Burkard Waldis.

<sup>4)</sup> Jest bequem zugänglich: "Reformation, Renaissance und humanismus", Berlin 1918.

und dann wurden tatfächlich Versuche zur Verwirklichung solcher Abeen gemacht. Aber erst die Reformation Luthers wurde "die Reformation" schlechthin. Freilich kam hiermit die Bewegung junachft teineswegs zum Stillftand. Durch bas gange Beitalter der Orthodorie hin wurden immer weitere Reformversuche der evangelischen Kirchen vorgenommen1).

In diese Reihe gehört auch der Entwurf, den, wie wir oben (S. 84f.) sahen, der Erzbischof Wilhelm durch seinen Kangler Christoph Sturt herstellen ließ. Eine Abschrift dieses Entwurfes hat sich erhalten und ist fürzlich aufgefunden und veröffentlicht worden2). Wilhelms Reformpläne wurden nicht verwirklicht, und der Entwurf ist nie Gesetz geworden. Tropdem entbehrt er nicht des Interesses: er stellt in Form einer Lehrordnung das Luthertum dar, wie es damals, als Luther starb, in Livland in ben maßgebenden Kreisen gepflegt wurde3).

Der Entwurf gliedert sich in 19 dem Umfang und der Bedeutung nach sehr verschiedene Kapitel. Als Gründe für die Bornahme der Reformation werden genannt "greuliche abgoteren" und "greuliche Zauberen" beim "armen volck inn diesen abgelegenenn Landenn", sowie "Zwenfel best glaubenns" infolge "Zwispalt der Lehre und Ceremonien". Da man auf "ein Chriftlich gemein Concilium und reformation" bisher vergeblich hat warten müssen4), habe ber Erzbischof die seelsorgerliche Pflicht, bis zu einem solchen Konzil oder einer allgemeinen Neuordnung im Reich, selbst eine Reformation vorzunehmen.

Die Grundlage der Lehre bilden die Katechismusstücke (zehn Gebote, Glauben, Laterunser, Taufe, Abendmahl). Sonder= lich der "Decalogus" sei dem "gemennen Volcke" immer wieder

4) Das Tribentinum, das inzwischen (1545) eröffnet worden war, fand

offenbar als innerkatholisches Konzil keine Berücksichtigung.

<sup>1)</sup> Bgl. Sans Leube, "Die Reformideen in ber beutichen lutherifden Rirche zur Zeit ber Orthodorie", Leipzig 1924.

<sup>2)</sup> B. Rarge, "Die Reformation und Gottesbienftordnung bes Mattgrafen-Erzbischofs Wilhelm von Riga vom März 1546". Mitt. XXII, 2, 1924, G. 120ff.

<sup>3)</sup> Daß ber Entwurf von ber Rolner "Reformation" bes Erzbischofs Bermann von Wied (1543) abhängig ist, hat Karge nachgewiesen. Aber die Klugheit Bilhelms mutete gewiß ben Livlandern nichts Besensfrembes zu; zubem wird auf bie lotalen Bebingungen mehrfach ausbrudlich eingegangen.

vorzuhalten und einzuprägen. Beachtlich scheint hier, wie überhaupt auch in den übrigen Teilen des Entwurses, die deutliche Abhängigkeit von Luthers Kleinem Katechismus<sup>1</sup>): er muß bereits damals für die livländischen evangelischen Gemeinden die Rolle einer Art Lehrnorm gespielt haben<sup>2</sup>).

Der Eindruck der zehn Gebote bereite zum Empfang des Evangeliums vor, "Derhalbenn der mensch, welchem sehne sünde erosnet unnd der den Zornn gottes fület, gannt unnd gar vonn got unnd allenn Creaturenn verlassenn, kein hülff sindet, dadurch er mocht zu gnaden den goth khomen; sonder sieht allein versdamnusz unnd den ewigenn todt vor sich" (S. 136). Die solcherart "blöden unnd erschrockenen gewissenn" erhalten nunmehr "aus lauter Barmherzigkeit" die "verheischung gottes und zusag deszewigen". Daher sei das Bolk sleißig zu unterrichten, wie "der Almechtige goth sehnenn einigen liebenn Shon Fesum Christum in diese weldt gesandt, uff dasz alle, die ahn inn gleubenn, daszewige leben habenn" (Joh. 3, 16). Und nochmals wird eingesichärst: "Darumb hangt dasz Evangelion unnd vergebung der sünd an kehnem verdienst, sonder allein an der Barmherzigkeit gottes".

Des weiteren ist die Kede von der Buse (de Penitentia S. 137). Das Bolk sei zur Buse sleißig zu ermahnen, daß es von seinem "vorigen sunthlichen seben unnd wandel abstehe . . . unnd also das gant seben, anders nicht dann ein bues unnd besterung seh"3). Keue müsse verbunden sein mit dem Glauben an Gottes Gnade, sonst führe sie zu ewiger Verdamnis. "Dann distück, allein nemblich der glaub an Jesum Christum, siducia et misericordia per filium (Glaubenszuversicht und Barmherzigkeit durch den Sohn) unterscheid Petrum unnd Judam, Davidem und Saulem unnd bergleichen. Dann Petrus hatt über sein sund, das er Christum verläugnet, herslich reu unnd ward zu gnaden genomen; Judas hatt herslich reu, ja so hoch, das er mit dem todte sein missethat bereuet; Aber wart verdammet. Aber allein der

<sup>1)</sup> Vgl. S. 134f., die Reihe der Hauptstüde. Luthers Schluß der Gebote sindet sich, freilich als Anhang zum ersten Gebot, wortwörtlich im Entwurf.

<sup>2)</sup> Bgl. hierzu oben S. 85.

<sup>3)</sup> Bgl. Luthers erfte These (1517).

glaub underscheibet sie, Petrus unnd David glaubten der verheißenen Barmhertigkeit gottes, Judas unnd Saul achteten aber ire sünd hoher, als die gnad unnd Barmbhertigkeit; deswegen auch der Zorn über sie kham."

Einen ftrittigen Bunkt in der livländischen Reformationsgeschichte bilbete von jeher die Frage nach der Form der Beichte (val. oben S. 78f.). Wilhelms Entwurf ftellt im ganzen die Form der Beichte dem Geistlichen frei, ob nämlich das "gemeine bekentnus" (offene Beichte) für ausreichend erachtet werde, oder ob der Geistliche "nach gelegenheit der personen wol nachfragen" solle. Das "undeutsiche vold" jedoch soll "aus dem Decalogo erinnert werden", und "der beicht vatter mocht sie durchaus also eraminiren unnd Ernstlich zu solcher übung halten". Nur dürfe das Chriftenvolk keinesfalls in den Frrtum zurückfallen, als leifteten Buße und Beichte eine Genugtuung vor Gott für begangene Sünden (in dem Rapitel "De satisfactione"): "Dann die fünd ift so groß unnd der Zorn gottes so hart dagegen erbittert, das die nicht hatt khonnen versonet werden, dann allein durch das blut unseres herrn Jesu Christi, dann er hatt unsere sunde tragenn mussen, wie Csaias am 53. sagt: warlich er hatt unser schwachheit getragen usw." "Die straff als eußserlich unglück unnd zeitlicher todt" muffen freilich von den Christenmenschen auch weiterhin erlitten werden, "ut mortificentur reliqua peccata" ("damit die übrigen Sünden ertötet würden").

Das nächste Kapitel hanbelt von den guten Werken (de bonis operibus). Nach nochmaliger Einschärfung der Rechtsertigung "allein aus der gnad . . . on allen verdienst und menschlich werch" wird den Geistlichen zur Pflicht gemacht, "das volck mit ganzem ernst unnd vleis zu guten werden, Erbarn Christlichen wandel, seben unnd exempel" zu erziehen. Es sei der Unterschied nicht außer acht zu lassen zwischen Werken, die "ohne gottes wort erticht" sind und "umb der seligkeit willen" getan werden, und andererseits solchen Werken, "die gott selbs gebotten unnd eingesetzt hatt". "Derwegen diese werch, welche vonn gott dem Alsmechtigen selbs inn dem Dacalogo geboten, sonderlich getrieben werden sollen." Diese Werke müssen dem Volk "mit vleis sürgebildet werdenn. Nemblich das sie gott vonn herzen fürchten, seinem wort glauben, inen inn allenn notten vleißig anruffenn

unnd in rechter lieb gegen dem nechsten erzeigen unnd ime gentslich vertrauen sollen." Solcherart solle der Christ "denn alten Adam unnd begirlichkeit desz fleisches zemen unnd tödten unnd von tag zu tag inn gutten werden unnd christlichem leben zusehmen." Bei dem dahinter sich abspielenden Kampse des Christenmenschen mit dem Teusel habe "gott der Almechtige seiner Christlichen gemein alsbalt victoriam zugesagt", und der Teusel werde "nit seinen werden darüber zu boden gehen". Zudem haben diese "gutten werd unnd Christlich leben herliche verheischung von gott dem Almechtigen mit sich". "Es sollen aber die leuthe in der Conscient hiemit nicht bestricket werden, dann so durch menschsliche Schwachheit jemant selt, hatt er gleichwol zuslucht unnd trost zu Ehristo, dem heilandt."

"Bon der Freiheit und den Zeremonien" lehrt das nächste Kapitel. Das unverständige Volk misverstehe allerorts die christliche Freiheit, als entbinde das Evangelium "von der obrigkeit gehorsam", von der Beichte und andern "uffgesetten Werden" mehr, und als sei man "gant fren unnd erledigt von allem, das inen nicht gefellet". Demgegenüber hätten "die predicanten und pfarrherr das volck mit vleis (zu) unterrichten, was Christliche frenheit sen . . . . , nemblich das wir vom gewalt dest Teuffels, tod und helle gefreiet seien . . . und nicht vom gehorsam, den wir goth schuldig sein". Aufgehoben seien die zeremonial- und (firchen-) gerichtlichen Gesetze ("leges Ceremoniales et forenses"), nicht aber die Sittengesetze ("leges Morales"). Bas aber "zu gemehnem nut und erhaltenn gutter ordenunge nut sein", als die Reier bes Sonntags und der großen Kirchenfeste; so "seint vonn solchen die Christen nit gefreyeth". Und schließlich "in allenn anderen eußerlichen dingen, als do seint Politiae, Magistratus und andere Civiles Ordinationes, dem soll und must ein Christ gehorsamen und ist davon nicht fren." Desgleichen sollen "die Althar und Kirchenn mit allen iren geschmucken und Zierden, wie die allewege von Alters hero dazu gewest"1), sowie das Amtsornat der Geistlichen beibehalten bleiben.

<sup>1)</sup> Es müssen bemnach, wenn biese Angabe auf zuverlässiger Anschauung beruht, namhaste Bestände des alten Kirchenschmuckes doch wohl die Bilderstürme überdauert haben.

Kapitel 10 handelt von den Sakramenten. Das Wesen des Sakramentes wird bestimmt als "ein eußerliche Ceremonien und Zeichen an gots worth gedunden, darinn das Evangelium, das ist Zusag und verheischung, vergedung der sünde begriffenn". Demnach seien in der Kirche drei Sakramente zu halten: "die heilige Tausse, das Sacramenth des leids und Bluts unsers hern Jesu Christi und die Absolution oder entdiettung von der sünde". Derhalben ist beispielsweise die Che, weil hier die Verheißung der Sündenvergedung sehlt, ebensowenig, wie Almosengeden, Geduld usw., nicht zu den Sakramenten zu rechnen. "Was aber die Consirmation oder sirmung, die ölung der Sterbenden und dergleichen mehr anlangt", so "sollen dieselben beruhen, die darin ein einigkeit in der heiligen Christlichen gemehnn gemacht" ist.

Im einzelnen wird sodann die Tause in engem Anschluß an Luthers Aleinen Katechismus behandelt. Für die Form des Tause vollzuges in Livland, sowie für die Lehrausfassung<sup>1</sup>) nicht ohne Interesse ist hierbei der Sat: "dan wie Christus durch die Herligsteit des vaters aus der hellen und todt zur herlikeit wider gefüret, also werden wir zum Zeichen in der Taus und wasser, darein uns der priester senckt, nicht gelassen, Sonder durch die Pathen wider heraus gehoben, das wir festiglich glauben sollen, gott wolle uns in dem Schlam der sünden nicht steckenn lassen, Sonder daraus erhebenn, . . . derwegen der getauste eben in der stunden und augenblik, do er vonn den Pathen aufgehoben, auch von goth zu gnaden genohmen" (S. 148 f.). Des weiteren werden die "priesters und Pathenn" ermahnt, ein so großes "geheimnus gottes", wie es die Tause ist, die "der einige Sohn gotts . . . mit seinem eigen leib und Jordan²) geheiligt und bestetigt, "mit Ans

<sup>1)</sup> In gewisser Abweichung von Röm. 6, 4.

<sup>2)</sup> Hierin gelangt eine uralte Anschauung zur Geltung, wonach die Tause in dem Durchgang durch den Jordan ihr Bordild hatte. Bgl. z. B. die Biblia pauperum (z. B. aus der Lyzeumsdibsliothek zu Konstanz, hräg. von Laib u. Schwarz, Herber, Freiburg 1892): zur TauseChristi "flumen transitur et patria mellis aclitur". Man liset in dem virden buche mohsi d. mohses sante boten zu besen dhy gute des gelobten landes du dh boten weder kamen du sniten ehne wintrubil so groz dez zwene ne trugen an ehnre stangen zu eime gezuge der gute dez landez wen si ubir den jordan quemen so quemen sh in das gelobte lant. diz bedütet wer do kumin wil in daz lant d. selekeit der muz gen durch dh tause." In der lutherischen Kirche zu Rossienh (Litauen) sindet sich ein getriebenes

bacht und reverent (zu) handlenn und nicht also ungeschickt noch der Malzeit, wann sie mith dem trunk beladenn oder sonsten aus der bier Collation her gehenn." Weitere Einzelheiten sollen bei künftigen Visitationen geregelt werden. Mittlerweile bleibe man bei der hergebrachten Gewohnheit, "den deutschen uff deutsch unnd den undeutschen uff ire sprach... die taufe (zu) handeln. do aber jemands sein kindt uff Latteinische sprach tauffen lassen wollte, sol man auch fren sehn".

Auch beim "Sacrament des Altars" wird entsprechend Luthers Kleinem Katechismus zunächst aller Nachdruck auf das Verheißungswort Christi gelegt. Nur "unter beider gestalt und anders nicht" sei es zulässig. Im Anschluß an I. Cor. 11, 27 heißt es "der Apostel sagt: er (der Unwürdige) ist unnd trincket im das gericht; ist dem nicht also, des Herren bis ist dem Jude gisst gewesenn unnd er hots genomenn unnd do ers entsangen hat, ist der Satanas inn in gesaren, nicht das ehr boesses genomenn, Sunder das der bose Judas das gut bossich entsangenn." — Die Christenleute seien weiter mit allem Ernst und Fleiß zu unterrichten, "das sie, so offt ir gewissen beschwert gesunden, das heilige Sacrament gebrauchen mogen unnd je großer die angst des gewissens ist unnd je neher die verzweivelung, je eher sie zum Sacrament eilen sollen, und der predicandt unnd firchendiener sol alle Sonabent der Beicht warnemen, wo jemands der begert."

Heise. Im großen und ganzen mag man bei den bisher gebräuchstichen "Ceremonien, gesang unnd gebet" bleiben, "doch das die Epistel unnd Evangelia, welche man sonst lateinisch abzulesen pflegt"), deutsch oder dem armenn pauersvolgt us undeutsch absgelesen werde." Bei der Feier des Abendmahles nach der Predigt solle der Canonh (wie mann inn nenet"))... vonn der meszgant unnd gar gelassen werden. .. und ahnstadt desselbenn das

Messing-Tausbeden (aus dem XIII.? Jahrh.), das auf dem Mittelseld des Bodens die Kundschafter mit der Traube zeigt (nach frdl. Mitteilung von Pros. K. Wagner, Kowno).

<sup>1)</sup> Hiernach handelt es sich um eine "Reformation" der noch katholisch verbliebenen Teile der Kirche und nicht etwa um weitere Regelungen oder Vereinheitlichung der evangelischen Kirchengebiete.

<sup>2)</sup> Der canon missae.

heiligenn vatter unser und darnach die wort, die Christusz selbs ... gesprochen, offentlich mit lauter stim gebraucht werden (vgl. oben S. 88) ... denn deutschen uf deutsche sprach, denn undeutschen aber, weil sie das vast noch nicht underricht unnd desselben sonst miszbrauchen, uf lateinische sprach." — "Gesenge unnd Gebethe, ... do die Mutter christi und die liebenn heiligenn zu mitlern oder vorbietten jegenn got genant unnd angerussen werden", sollen bis auf weiteres abgetan werden.

In dem Abschnitt "von Anrufung der Heiligen" ("de invocatione Sanctorum") wird über den geradezu heidnischen Abersglauben des Landvolkes sowie über den verbreiteten Heiligenkult Klage geführt, das Bolk sei "in der abgotteren ersossen". Gewiß solle man den "lieben verstorbenen heiligen . . . alle ehr thun, dorumb das sie in dieser welt als Kitter christi bestendig bleiben und unter irem hauptmann Jesum Christum die überwindung erlangt und sollen irem Exempell in gläubenn, lieb, hoffnung und anderen Christlichenn wergk nachvolgen und zur überwindung eilen". Jedoch "die seligkeit hat geben könnenn . . . kein heilige oder Ereatur . . . sonder allein Jesus Christus." Gleichwohl "sollen in denn Kirchenn und uff den Altarn die bilder der lieben heiligen nicht abgethan werden, dan dieselbenn zu gedechtnus derselbenn dahin gesetzt, uff das das gemeine Bolck sich der Historien unnd Geschicht erinnern".

Die letzten vier Kapitel handeln von Vorbildung, Prüfung, Ordination und Anstellung der Prediger, sowie von Fragen des Kirchenregimentes und der Kirchenzucht. So sollen "zween Superattendenten, einer auf der Treidnischen, der andere auf der Rockenhausischen") seitenn geordenet werdenn, welche uff der andernn Pastorn unnd Pfarrern lehre unnd leben acht haben". Oder es sollen die Prediger vor Antritt ihres Dienstes "durch den Superatendenten . . . . in lehr und lebenn Examinieret und vershört werden".

<sup>1)</sup> Treiden und Kokenhusen waren zwei Hauptschlösser in den beiden erzebischöflichen Landgebieten, die durch das dazwischenliegende Ordensgebiet gestrennt waren. Hiernach sollte sich die Resormation — wenigstens, was die Berwaltung anlangt — nur auf die eigentlich erzstiftischen Landgebiete erstrecken.

<sup>2)</sup> Bie besonders seit 1533 die evangelische Kirche in Livland immer ausgesprochener sich an die Bittenberger Rechtgläubigkeit anlehnt, vgl. Arbusow, R.G. S. 808—813. Auch diese Lehrprüfung ist hierfür ein Beleg.

Dieser ganze Kesormationsentwurf stellt in seinem Hauptteil (Kapitel 1—15) eine livländische Konsession dar, in der die Hauptstüde ähnlich wie in den übrigen Konsessionen der Kesormationszeit (einschlichslich der Augsburger Konsession) behandelt werden, und zwar in der Lehre genuin lutherisch, in den äußeren Formen des Kirchentums (Gottesdienst, Organisation, Verwaltung) dagegen durchaus schonend der überlieserten katholischen Art gegensüber. Ob dieses Lettere kluge Politik des Erzbischoss war, der den für seine Pläne zu gewinnenden Personen nicht gar zu viel zumuten durste, oder ob hierin ein Symptom einer auch sonst in den vierziger Jahren zu beobachtenden leisen Kückwendung zu früheren Formen zu sehen ist, sei dahingestellt.

Daß sich der Plan Wilhelms zerschlug, lag vor allem an den politischen Widerständen und daran, daß die entscheidenden Stellen für sich Befürchtungen wirtschaftlicher Art hegten. Trozdem mag seine "Reformation" aufs Ganze gesehen ein einigermaßen treues Bild der livländischen evangelischen Christlichkeit jener Jahre bieten, und darin liegt ihr Quellenwert.

4. Die Reformation bei den Letten und Esten. Die bisher behandelte Reformationsgeschichte Livlands war wesentlich deutsiche Geschichte gewesen. Von Deutschland her war die Bewegung der Resormation gekommen und unter den Deutschen des Landes hatte sie zunächst und vorzugsweise Fuß gesaßt. Die breite Unterschicht der Bevölkerung jedoch bildeten hier die "Undeutschen", im Süden die Letten<sup>1</sup>), im Norden die Esten.

Besitzen wir schon zur deutschen Reformationsgeschichte des Landes nur wenige Quellen, und muß manches deshalb dunkel bleiben, so steht uns für die Reformationsgeschichte bei den Letten und namentlich bei den Esten so spärliches Material<sup>2</sup>) zur Ver-

1) Die Liven an den Küstengebieten des süblichen Livsand waren im XVI. Jahrh. bereits größtenteils von den Letten aufgesogen worden.

<sup>2)</sup> Das Material für die Reformationsgeschichte der Letten ist sast lückenlos von Arbusow bearbeitet und in den Gesamtverlauf der Geschichte hineingestellt worden. Außer den einschlägigen Stellen seiner R.G. vgl. seine Aufsähe in der "Monatsschrift des Bilbungsministeriums" in Riga (settisch); 1920 Ar. 1, Ar. 10; 1921 Ar. 8. — Zur Geschichte bei den Esten ist das Material noch ungleich dürsetiger, und wir kommen hier über Analogieschlüsse und Vermutungen kaum hinaus.

fügung, daß wir kaum mehr als eben noch die Umrisse des Gesichtsverlauses zu erkennen imstande sind.

Man hat bei den Undeutschen zunächst zwei Kreise zu unterscheiden: die breite Masse der bäuerlichen Landbevölkerung und die Städter. Diese letzteren lebten teils als Dienstdoten in den deutschen Bürgerhäusern, zum größeren Teil jedoch fanden sie als freie Arbeiter in den Handelsstädten ihr Brot, und mancher gelangte dabei zu Wohlstand. Nach dem Brauch der Zeiten waren diese Arbeiter zusammengeschlossen in Gilden, so gab es in Kiga die Losträgers und die Bierträgergisde<sup>1</sup>).

Es ist einleuchtend, daß die neuen Gedanken der Reformation zunächst die städtischen Letten und Esten ergriff. In den Häusern drang das Evangelium von den Bürgern in die Kreise der Dienst-boten<sup>2</sup>). Wir wissen ferner, daß die städtische undeutsche Arbeitersichaft schnell in die Bewegung der Reformation hineingezogen wurde<sup>3</sup>), freisich aber auch mehrsach den radikalen Predigern Folge leistete<sup>4</sup>).

Von den Städten aus drang dann die Reformation weiter, übertragen durch den bäuerlichen Markthandel auf das benachsbarte Land hin<sup>5</sup>). Später, als in den dreißiger Jahren die Kitters

<sup>1)</sup> Nach Arbusow (K. G. S. 726) kommen in Kiga für die Undeutschen (vorzugsweise Letten, aber auch Liven, Litauer, Kussen) neben dem Fischeramt die Amter der Träger und Transportarbeiter (Losträger, Bierträger, Salzsträger, Kornmesser, Hansschwinger) in Betracht.

<sup>2)</sup> Luther hatte in seinen Katechismen bereits darüber Anweisungen gesgeben, "wie ein Hausvater soll sein gesynde lernen (lehren)".

<sup>3)</sup> Andreas Knopken war Mitglied der Losträgergilde. 1524 wird unter den Vorstehern der frühevangelischen Einrichtung "der Armen Kiste" in Riga ein Losträger genannt, Jakob Celle.

<sup>4)</sup> Am Bilbersturm in Riga scheinen die "Bierträger" sich aktiv beteiligt zu haben (vgl. oben S. 71). In Dorpat leisten Esten dem Melchior Hosmann Gesolgschaft; nach dem Handgemenge am Domberge bleiben zwei Esten tot auf dem Plat. In Pernau beteiligen sich Esten am Bilbersturm (Sit.-Ver. d. Altert.forsch. Ges. zu Pernau Bd. IV, 1906, S. 165).

<sup>5)</sup> In dem Privileg, das Plettenberg der Stadt Riga bestätigt (vgl. oben S. 51) werden ausdrücklich neben der Stadt auch die Stadtmarken genannt.
— Auch die Bestürchtungen vor Bauernunruhen (in der Mitte der zwanziger Jahre) namentlich in estnischen Gebieten lassen auf eine gewisse Ausdreitung des neuen Glaubens auf die Bauernschaft hin schließen.

schaften auf dem Lande stärker auf die Reformationsgedanken einzugehen begannen, scheint sich die Bewegung von den Schlössern und festen Häusern aus auf die benachbarten Bauernschaften ausgebreitet zu haben<sup>1</sup>).

Das katholische Christentum hatte, für die Bauern wenigstens, wesentlich im korrekten Vollzug binglich magisch gefaßter Kult= formen bestanden, ein wirkliches Verständnis für die geistigen Ge= halte wird hier kaum vorausgesett werden können2). Der evangelische Glaube aber hatte als sein zentrales Stück "das Wort", vor allem in der Predigt, zunächst der Missionspredigt. Weitere Träger "des Wortes" wurden sodann das Gesangbuch und der Katechismus. D. h. aber: in ungleich höherem Maße als bisher war hier ein tatsächliches, inneres Verständnis Bedingung für einen jeden Erfolg. Darum hatte Luthers Evangelium einen Sinn nur in der Bolkssprache. Damit aber eröffnete sich für die entstehende evangelische Kirche in Livland eine ungeheuer schwierige Aufgabe: die übertragung der Predigt, der Bibel, des Gesang= buches, des Katechismus, der Agende ins Lettische und Estnische. Es bleibt nun für die Kirchengeschichte unseres Landes immer benkwürdig und ist ein Beweis für die Kraft und Siegessicherheit der Reformation, daß man sich sofort ans große Werk rüstig heranmachte. Die Spärlichkeit der Quellen ist hier besonders bedauerlich: um so eindrucksvoller aber das Wenige, was wir besitzen. Wie Bliklichtaufnahmen in dunkler Nacht zeugen diese Bruch-

<sup>1)</sup> Bir hören in unserem Zeitraum solches von Ubbenorm, Aslendorf, Bauske, Tuckum, Heiligenaa (vgl. Arbusow R.G. Index).

<sup>2)</sup> Daß bereits katholischerseits gerade in Livland die Unterweisung des Bolkes in seiner Sprache immer wieder den Geistlichen eingeschärft wird, ist gewiß der Fall und gereicht der livländischen katholischen Kirche zur Ehre. Daß aber derartige Ermahnungen immer auß neue nötig waren, beweist auch, daß das Ziel eben nicht erreicht war. Noch am 20. Sept. 1524 hatte Erzbischof Blankenselb der erzstissichen Ritterschaft ein Privileg bestätigt, dessen erster Punkt (A. R. III, Nr. 162) lautet: "Zum ersten betress des Wortes Gottes und der Pastoren an den Kirchspielskirchen, sind wir wohl zusrieden, daß das Wort Gottes nach dem Alten und Neuen Testament unverfälscht gepredigt werde. Wir wollen auch nach all Unserem Vermögen danach trachten, daß wir gute Pastoren an den Kirchspielskirchen verordnen, die allda die armen Bauern redlich unterweisen..." Diese Verordnung kam zu spät, sie konnte die katholische Kirche für Livland nicht mehr retten.

stücke von der Kraft des Evangeliums. Die wichtigsten Einzeltatsachen sind diese. In Riga predigten lettisch die Deutschen Nikolaus Ramm († 1532 oder 1541) und Johann Ed († 1552), beide in der St. Jakobikirche, wo hiermit die lettischen Anhänger des neuen Glaubens in eine Gemeinde zusammengeschlossen wurden. - In Dorpat werden zwei evangelische Seelsorger der estnischen Gemeinde genannt1). — 1532 predigte der ehemals Pernauer Pfarrer Petrus Usenus in Allendorf. Er hatte den Heinrich Kule, vermutlich einen geborenen Letten, "der armen Bauernschaft und chriftlichen Gemeinde zum Troft" zum evangelischen Prediger ausbilden lassen. — Vor etwa 100 Jahren befand sich im Dom zu Riga ein Grabsteinfragment, das uns Joh. Chrift. Brope in einer Zeichnung aufbewahrt hat2). Im oberen Teil sehen wir eine im Profil nach links gewandte Christussigur, die rechte Hand im Beschwörungsgestus erhoben, in der Linken das Symbol der Weltherrschaft, die Weltkugel mit dem Kreuz. Darunter die Inschrift3): "Unter diesem Stein ruhe ich, Christian Michaelis, ein frommer Doktor bei einem barbarischen Volke, bis nach dem Willen Christi in die wiederaufgerichteten Glieder das Leben zurückfehren wird. Herr Christian Michaelis starb im Jahre 1552 am 25. Juli." Dazu schreibt Brote: "Dieser Christian Michaelis muß ein unteutscher Prediger gewesen sein; denn barbaricus popelus ist nichts anderes, als die lettische Nation". Hat Broke recht, so hätten wir in jenem Dr. Michaelis einen weiteren gelehrten lettischen Prediger um die Mitte des XVI. Jahrhunderts. Andernfalls hätte er als Lehrer oder Prediger an Letten gearbeitet. — In den fünfziger Jahren wurde ferner eine höhere Schule zur Ausbildung "ber undeutschen Esten», Letten- und Kurenkinder" zum Predigerberuf4) geplant. Der Russenkrieg vereitelte freilich die Verwirklichung des Planes.

An die außerordentlich schwierige Aufgabe einer Übersetzung der vollständigen Bibel ins Lettische und Estnische konnte damals

<sup>1)</sup> Arbusow R. G. S. 677.

<sup>2)</sup> Brote, Monumenta II, S. 14f. (M. S. der Stadtbibl. zu Riga).

<sup>3) &</sup>quot;Doctor Barbarici Pius Popeli Hac sub Mole quiesco Christianus Michaelis in excitata donec Christus membra velit redire vitam obyt Dominus Christianus Michaelis Anno 1552 Julii 25."

<sup>4)</sup> Arbusow, R.G. S. 822.

natürlich noch nicht geschritten werden. Wohl aber hören wir in unserem Zeitraum von Teilübersetzungen. Vermutlich in den vierziger Jahren (jedenfalls vor 1560) gab es in Heiligenaa (Kurland) einen handgeschriebenen Pergamentband, enthaltend "die Evangelien samt den Episteln" (d. h. die Perikopen), ebenso die Passionsgeschichte nach den vier Evangelisten, alles in "kurischer" (d. h. hier: lettischer) Sprache<sup>1</sup>). — Das älteste gedruckte Perikopenbuch in lettischer Sprache, ebenso eine lettische Passionse geschichte sind erhalten in einem Druck des Jahres 1587.

Das Baterunser besitzen wir aus jener Zeit in zwei lettischen Fassungen: aus der zweiten Hälfte der zwanziger Jahre²) und aus den vierziger Jahren³). — Ferner hat sich in jenem oben erwähnten Pergamentbande in Heiligenaa zweimal der Kateschismus Luthers lettisch befunden. — Auch von einem estnischen Katechismus Luthers hören wir in unserer Zeit. In einem "Hauße und Handbuch" aus dem Jahre 1656 findet sich folgende Notiz²): "Es sind nun hundert Jahre verslossen, als der Cateschismus Lutheri von dem Wehland Erwürdige Herrn Franz Witten Chstnischer Prediger zu Dorpat in die Chstnische Sprache versetzt und von dem Ehrwürdigen Herrn Johann Schnell, auf Ihr. Fürst. En. H. Heinrich von Galen, des Kitterlichen Deutschen Ordens Meister in Lysland, Anordnung und Borschub in der Stadt Lübeck zum Druck befördert worden". Ein Exemplar dieses Katechismus hat sich nicht erhalten.

Auch die ersten lettischen Kirchenlieder stammen aus der Reformationszeit. Überliefert sind uns aus diesem Zeitraum freilich nur drei Lieder<sup>5</sup>). 1. "Die heiligen Zehn Gebote Gottes",

<sup>1)</sup> Arbusow, R. G. S. 732.

<sup>2)</sup> In Simon Grunaus preußischer Chronik; vgl. Arbusow, Mon. Schri. b. Bild. Minift. 1920, Rr. 10.

<sup>3)</sup> Das sog. Hasentötersche, überliesert in der 2. Ausgabe der "Cosmography" des Seb. Münster 1550, vgl. Anm. 2. Die Dorologie sehlt in diesen beiden Fassungen ebenso, wie in der Rigaer Kirchendienstordnung, übrigens ebenso auch, wie im N. T., den älteren Formen von Luthers Kl. Katechismus und noch heutigentags in der römischen Wesse.

<sup>4)</sup> Bgl. v. Bruiningk in den Sit. Ber. d. gelehrten eftn. Ges. Dorpat, 1909, S. 48ff.

<sup>5)</sup> Enthalten in einem Rigaer Druck aus dem Jahre 1615 "Psalmen und geistliche Lieder welche in der Kirchen Gottes zu Riga und anderen Ortern Liess-

vermutlich eine Eigendichtung des Pastors an der lettischen Gemeinde zu Riga Nikolaus Ramm 1530. Nur die Schlufstrophe zeigt eine Anlehnung an Luthers "Dies sind die heilgen Zehn Gebot". 2. Eine von dem nächsten lettischen Prediger zu Riga Johann Ed 1535 hergestellte lettische Übersetzung der Zacharianischen Weissagung (Luk. 1, 68-79) mit dem Gloria am Schluß. Dieser lettere Umstand weist darauf hin, daß die Wahl gerade dieses Gesanges jedenfalls auf das Brevier, vermutlich das Rigaer vom Jahre 15131), zurückzuführen ist; sodann, daß dieses Lied vermutlich im lettischen Gottesdienst verwandt worden jein wird. Schließlich sei hierzu erwähnt, daß die deutsche Kirchendienstordnung von 1537 das Lied aufführt, freilich ohne Gloria, während die Erstausgabe von 1530 es noch nicht kennt. Grund dieser Beobachtungen vermutet Arbusow die Existenz eines lettischen Handbuches für den Gottesdienst für 15372). 3. "Der Lobgesang aus dem Evangelio Johannis 14, Johan Eden anno 37" (nach dem Rigaer Druck von 1615). Es handelt sich hierbei nach Arbusow3) um eine eigene Übersetzung des vermutlich von dem= selben Joh. Ed gedichteten deutschen Liedes "D Jesu Chrift, Du bist wahr Mensch und Gott", das sich in der Rigaer Kirchendienst= ordnung von 1537 findet. Zu Grunde liegt Joh. 14, 6.

Dieses sind in der Hauptsache die bisher bekannt gewordenen Anfänge der Resormation bei den Letten und Esten. Sie bilden jedensalls nur einen geringen Bruchteil der tatsächlich damals geleisteten Arbeit. Wie start dieser Einsluß gewesen ist, erhellt daraus, daß, obgleich sich katholische Reste noch weithin erhielten und obgleich namentlich bei den Bauern die evangelische Presdigt gewiß nicht überall hin gedrungen sein wird, — daß die Versuche der jesuitischen Gegenresormation während der Polenzeit (für Livland 1561—1621) ohne merkliche Schädigung übersstanden werden konnten. Das Land war eben bis 1561 für das Luthertum wesentlich gewonnen.

landes in der Liefslendischen Pawrsprache gesungen werden. Dem gemeinen Hauszgesinde und Pawren zur erbauung nut und fromen."

<sup>1)</sup> Bgl. v. Bruiningk S. 139.

<sup>2)</sup> Arbusow, R.G. S. 732.

<sup>3)</sup> Arbusow, R.G. S. 731.

## Shluß.

Die Gesamtbewegung der Resormation hatte in Livland lebshaft, kraftvoll und siegessicher begonnen; es war ein vielverssprechender, steiler Aufstieg. Jedoch dann — besonders merklich seit den dreißiger Jahren — wurde sie in den standess und parteispolitischen Tagesstreit derart hineinverwickelt<sup>1</sup>), daß ihr religiöser Gehalt und Wert erstickt und ertötet zu werden schien. Und doch war die Resormation nicht tot. Schon die eine Tatsache, daß etwa alle zehn Jahre eine Renausgabe der Rigaer Kirchendienstsordnung notwendig wurde, zeigt, daß das Luthertum durchaus sebte und gedieh, und zwar gerade in seinen wertvollsten Zweigen. Das gleiche Leben beweisen aber auch die immer weiter und plansmäßiger ausgreisenden Arbeiten an der Ausbreitung des neuen Glaubens bei den Letten und Esten.

Für die Art nun der livländischen Frömmigkeit sind die kirchengeschichtlich wichtigken und beredtesten Quellen aus der Frühzeit außer Zweisel: Knopkens Kömerbrieskommentar, die Schristen Melchior Hosmanns und "der verlorene Sohn" des Burkhard Waldis. Hierbei ist solgendes zu beachten: Knopken war vom Humanismus hergekommen und vertrat nunmehr in seinem Kommentar wesentlich genuines Luthertum, trozdem daß er Luther kein einziges mal zitiert oder auch nur erwähnt. Waldis wiederum war von der Scholastik der Bettelorden hergekommen und vertrat jeht — freilich etwas unvermittelt — ebenfalls genuines Luthertum. Er tat es ganz bewußt. Und schließlich Hosmann, der sein Bestes gerade Luther verdankte (vgl. oben S. 66), wurde, als er gar zu leidenschaftlich die gefährliche Bahn des Kadikalismus beschritt, von den maßgebenden Kreisen kurzerhand ausgeschieden<sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Bgl. für Riga z. B. Paul Karge, "Die religiösen, politischen, wirtschaftlichen und sozialen Strömungen in Riga 1530—1535", Mitt. XXIII, S. 296—371.

<sup>2)</sup> Lehrreich ist ein Vergleich der Schriftauslegung bei Knopken, Waldis und Hofmann: die beiden ersteren tragen den Rechtsertigungsglauben im Sinne Luthers vor, während Hofmann seine charakteristische Auswahl trifft und in seiner Auslegung weit über Luther hinaus sich in seine eschatologischen Phantasien verliert. Es ist zu bedauern, daß sich von Tegetmehers Schriftsauslegung nichts erhalten hat. Seine Dorpater Maleachipredigten wären gewiß ausschlichtufreich.

Tegetmener scheint von zeitweiligen radikalen Ausbrüchen doch wieder in das ruhigere Luthertum zurückgelenkt zu haben<sup>1</sup>).

So wurden, auf das Ganze gesehen, in den zwanziger Jahren Männer der verschiedensten Herkunft und Vorbildung unter dem Banne Luthers zu Resormatoren Livlands. Und wer sich nicht hineinsügen konnte, fand eben keinen Plat. Luthers Sendschreiben nach Livland, gewiß manche seiner sonstigen Schriften, nicht zum letzten seine Vibel und seine Lieder, haben die Eigensart und die Kraft seines Glaubens nach Livland, an die "Grenze der christlichen Welt" immer aufs neue herübergetragen.

Dieser starke Einfluß Luthers hatte bereits in der Rigaer Kirchendienstordnung von 1530 seinen ausgleichenden Sieg gewonnen; freisich war das nicht geschehen, ohne daß heftige Kämpfe vorangegangen waren2). Dieses alles bedeutet eine fortschreitende Konfessionalisierung im Sinne des orthodoxen Luthertums. Es erwies sich eben dieses Luthertum als die für die Kirche Livlands angemessene Norm, die bald berart gefestigt dastand, daß die auch an Livland herandrängenden Sekten (z. B. Schwendfeldianer) hier keine nennenswerten Erfolge aufweisen konnten. Der Anschluß an die Hauptlinie der weiteren Geschichte der Lutherischen Reformation erfolgte dann Schritt um Schritt: die Anerkennung der Augsburger Konfession, der Beitritt zum Schmalkaldischen Bund 1541, die Ablehnung des Augsburger Interim, schließlich die Teilnahme am Augsburger Keligions-Diese zunehmende Gefolgschaft Livlands Luther und Wittenberg gegenüber kommt übrigens auch darin zum Ausdruck, daß eine ganze Reihe von jungen Leuten der zweiten Generation zum Studium der Theologie aus Livland nach Wittenberg zog, um sodann, was sie an der Quelle gelernt hatten, in der Heimat weiter zu pflegen3).

<sup>1) 1525</sup> kam es zum Bruch zwischen Tegetmener und Hofmann. Auch seine Borrebe zur 3. Ausgabe der Kirchendienstordnung von 1547/48 ist ein Besteg für seine Kückwendung.

<sup>2)</sup> Die bisherigen Bersuche einer Bereinheitlichung ber Gottesbienstformen

waren sämtlich gescheitert.

<sup>3)</sup> Genannt seien: Anopkens Sohn Mathiaß; Tegetmehers Söhne Sylvester und David; Joachim Moller, Sohn bes Diakonus an St. Peter zu Riga gleichen Namens; Nikolaus Ramms gleichnamiger Sohn. Arbusow, R. G. 565.

Neben dieser immer mehr zunehmenden Anlehnung an Wittenberg aber zeigt die Resormationsgeschichte Livlands in der Struktur ihrer eigentlichen Frömmigkeit auch eine sehr bedeutsame Wandlung: von der herben und ausgesprochen theozentrischen Betrachtungs- und Denkweise<sup>1</sup>) den allmählichen übergang zu einer entgegengeseten, d. h. anthropozentrischen hin.

Wir hatten bereits oben (S. 90f.) gesehen, wie die späteren Ausgaben der Kirchendienstordnung durch Wiedereinstellung lateinisch-deutscher Mischlieder, lateinischer Antiphonien und Responsorien, sowie durch Einfügung einer immer wachsenden Anzahl von Kollekten, und zwar für die allerverschiedensten Einzelnöte eine gewisse Wandlung der religiösen Gemeindebedürfnisse zeigt. Kultische Leistungen und gar zu menschliche Einzelheiten wagten sich, wenn auch verstohlen, wieder hervor. Diese höchst beachtenswerte Wandlung scheint in Livland erst im XVII. Jahrhundert zu einem vorläufigen Abschluß gekommen zu sein. Die Beschreibung einer Reihe livländischer Grabdenkmäler mag diesen Wandel weiter veranschaulichen. 1. Aus katholischer Zeit (1513) das Grabmal des Hans Pauljen, ein Kenotaph an der Außenseite des Chores bei der St. Plaikirche zu Reval. Unter dem schön in Stein gehauenen Oberbau in Form eines Flügelaltars mit Szenen aus der Passionsgeschichte Christi liegt am Boden einer sonft leeren Rische, realistisch in Stein gearbeitet ein verwesender Leich= nam. Dahinter die Inschrift mit den Schlufversen: .... deshalb soll sich niemand zu hoch erheben; wie Rauch vergeht des Menschen Leben2)". Hier kommt, ähnlich übrigens wie im Revaler Totentanz, angesichts des Todes nichts als trostlose Resignation zum Ausdrud, ein aussichtsloser Verzicht, der jeden menschlichen Hochmut natürlich lächerlich erscheinen läßt. 2. Der Grabstein Knop= kens vom Jahre 1539 im Chor der St. Petrikirche zu Riga. Die mächtige Kalksteinplatte zeigt in recht grober Arbeit über die ganze große Fläche hin den siegreich auferstehenden Christus, der mit

<sup>1)</sup> Die reinste Form dieser Frömmigkeit scheint mir in Luthers de servo arbitrio vorzuliegen. Für die livländische Geschichte vgl. unten die II. Beilage "Zum Fastnachtsspiel des Burkhard Waldis: der verlorene Sohn".

<sup>2) &</sup>quot;(H)irvme sal sik nemant to h(och er)heven also roek vorghent des mynsicen leven", vgl. Nottbeck und Neumann, "Geschichte und Denkmäler der Stadt Reval", 1899. S. 107 f.

der Fahnenlanze den Drachen1) (Teufel) am Boden ersticht. Unter der Christusfigur in einem gewundenen Bande hat ehemals die (lateinische) Inschrift gestanden: "Tod, ich werde dein Tod fein: Unterwelt, bein Bik2)". Auf diesem Grabstein findet bezeichnenderweise nur der sieghafte Christus seine Darstellung, und zu Gehör kommt nur seine Siegesansage an Tod und Hölle3). 3. Am Hause Nr. 22 an der großen Neustraße in Riga ist, jest in die Außenwand hineingelassen, ein altes Relieffragment zu Es bildet das gut erhaltene Mittelstück eines Epitaphs; die offenbar ursprünglich unten und oben befindlich gewesenen Inschriftteile fehlen4). Die Darstellung zeigt in der Mitte den Kruzifirus in Frontalansicht; rechts zur Seite kniet ein Ritter in Rüstung mit zum Gebet erhobenen Sänden, sein Selm steht neben ihm am Boden. Im hintergrunde wird hinter einem breiten Strom mit Schiffen die Silhouette einer Stadt, jedenfalls Rigas, sichtbar5). Das Stück kann auf etwa 1550 datiert werden6). In

<sup>1)</sup> Richt wie Hoerschelmann (Andr. Knopken S. 174) fagt: ben Tob.

<sup>2) &</sup>quot;Mors, ero mors tua, morsus tuus, inferne" in Anlehnung an den Bulgatatert (Hos. 13,14). Die Inschrift ist heute nicht mehr erhalten, da der Stein gerade an diesem Teil bei einem Kirchenbrande arg gelitten hat. Der Text ist — ohne Quellenangabe — überliesert bei F. Dsirne, "Knopken, Tegelmeher und Lohmüller", Dorpater Zeitschr. f. Theol. und Kirche 1859, S. 432.

<sup>3)</sup> Die lateinische Umschrift, die das Hauptbild in schmalem Bande umrahmt, neunt lediglich Todesdatum und Namen der hier bestatteten "venerabilis verbi divini concionator" und seiner Gattin.

<sup>4)</sup> Dağ es sich um ein Epitaph handeln muß, erhellt aus einem Bergleich beispielsweise mit einem vollständig erhaltenen ganz ähnlichen Epitaph vom Jahre 1532 in Ludwigslust (Mecklenburg), vgl. "Inventar", Bd. III, Schwerin 1900, S. 247.

<sup>5)</sup> Die Abbildung bei W. Neumann ("Grundriß einer Geschichte der bildenden Künste und des Kunstgewerbes in Liv», Ests und Kurland", Reval 1887, S. 99) ist ungenau, die Datierung (XV. Jahrh.) nicht zutreffend.

<sup>6)</sup> Auf diese Zeit führt 1. die Turmsorm des Domes, ein Phramidenhelm. Bei einer Feuersbrunft nämlich 1547 verlor die Kirche ihren Turm. Der neue mit Galerieteilung wurde erst 1595 sertiggestellt. Der Phramidenhelm hat eben dis 1547 bestanden. Es ist übrigens möglich, daß dieses Stadtbild und die Ansicht in Seb. Münsters "Cosmographh" (1559) auf eine gemeinsame, heute verlorene, Vorlage zurückgehen. 2. Die Art und Form von Küstung und Helm weist in das XVI. Jahrhundert. 3. Das Andachtsbild des knieenden Christen vor dem Kruzsigus kehrt innerhalb der Resormation erst 1529 wieder zurück und gewinnt seit den dreißiger und namentlich vierziger Jahren seine allgemeine

diesem Denkmal steht mithin wohl noch die Christusfigur im beherrschenden Mittelpunkt; aber der Mensch taucht daneben doch schon auf, wenn auch kniend und als Rebenfigur, ganz an der Seite. 4. In der Kirche ju Wahnen in Kurland find die Grabsteine des Salomon Henning, eines der tüchtigsten Räte des ersten furländischen Herzogs, und seiner Gattin aus dem Jahre 1589 erhalten. Sie zeigen in der Mitte die beiden Gatten auf den Knien mit zum Gebet erhobenen Händen; daneben ihre Wappenicilder. Hier ist die Christusfigur gänzlich verschwunden; nur der Mensch, wenn auch noch kniend und betend ist geblieben. 5. Aus dem Ende des XVI. und weit in das XVII. Jahrhundert hinein stammen eine ganze Reihe von Grabtafeln, die die Verstorbenen wohl noch betend und barhaupt (der Helm und die Eisenhandschuhe pflegen am Boden zu liegen), aber bereits stehend darstellen. In Reval sind mehrere Stücke dieser Art erhalten. Jedoch den Abschluß in dieser Reihe mag ein weiteres Denkmal aus dem Dom zu St. Marien in Reval bilden. Ich zitiere W. Neumann (Nottbeck und Neumann, "Geschichte und Denkmäler der Stadt Reval", 1899, S. 51): "Im Südschiff . . . findet sich das statt= liche Marmorepitaph eines Herrn v. Haftfer, in Form eines kleinen von Konsolen getragenen Sarkophags, an den sich zwei Genien lehnen. Auf dem Sarkophag die fein gegrbeitete Buste des Verftorbenen mit großer Mongeperrücke aus weißem Marmor. Unterhalb des Denkmals, gestützt von Voluten, eine schwarze Marmortafel mit der Inschrift: "Bu Gottes Ehre, dieser Kirche zum Zierrath und zu seinem seligen Stifter Andenken . . . Hochmannvester Herr Johan Hastfer, Erbherr auf Kaltentad, Sad, Kondes und Werdenhagen, Ihre Konigl. Mant zu Schweden meritierter Major zu Roß und dieses Herzogthum Estland Hochverdienter Landrath . . aufrichten lassen. Anno MDCLXXVI, in Gott selig entschlasen MDCLXXIV. d. 16. Aug. seines Alters LXVI Jahr 1 Monat XV Tage." — Hier ist nur noch vom Menschen und seiner Tüchtig= keit die Rede. Daß die ganze zweite Hälfte des XVI. und sodann auch noch das ganze XVII. Jahrhundert hindurch sich auch Grabbenkmäler finden, in benen die "Heilstatsachen" — zum Teil sogar nach wie vor im Mittelpunkt — zur Darstellung gelangen, ist

Berbreitung. Bgl. meine Arbeit "Zur Frömmigkeit Luthers", Baltische Blätter I, 1924, S. 127 ss.

gewiß der Fall. Aber die menschlichen Zutaten wuchern selbst dann nebenher so üppig heran, oder die Auserstehungsdarstellung wird zugunsten der ruhmredigen und wappengezierten Inschriststafel in die unansehnliche Bekrönung verwiesen, so daß die Hauptslinie dieses Frömmigkeitswandels keinesfalls übersehen werden kann.). Mit allen diesen Beobachtungen wird nun der gleiche Wandel in der Frömmigkeit bestätigt, den Paul Althaus?) für das Gebet der Resormationszeit erwiesen hat, wonach "seit der Mitte des XVI. Jahrhunderts das subjektive Element in der Erbauungssliteratur der evangelischen Kirche einzieht und sortan ihre Gebete beherrscht". Die "großen Heilstatsachen" treten zurück; es "ersicheint die Meditation, die Anbetung, die Andacht, die Erinnerung" (S. 46)3).

Auß Ganze gesehen verläuft die Geschichte der evangelischen Christlichkeit von der zweiten Generation des Resormationszeitsalters ab in zwei divergierenden Linien: 1. dogmengeschichtlich — eine steigende Konfessionalisierung zur Orthodoxie hin, 2. frömmigsteitsgeschichtlich — eine wachsende Individualisierung zum Pietismuß hin. Diesen doppelten Berlauf zeigt auch die livländische Resormationsgeschichte. Natürlich ging es hierbei nicht ohne Spannungen ab, so z. B. in der lateinischen (!) Vorrede zur 4. Ausgabe der Kirchendienstordnung (1559) warnt der Herausgeber vor weiterer Anhäufung von "Cerimonien", damit würde das Fenster dem Verderben geöffnet (Gessen S. 264). Fedoch im ganzen scheint der Widerstreit aufsallend wenig gespürt zu sein. Wie auch in Gesangbuch und Agende Stücke verschiedener

<sup>1)</sup> Mein Kollege Dr. Heinz Löffler veröffentlicht soeben eine kunstgesichichtliche, aber auch für die Kirchengeschichte unseres Landes ausschlußreiche größere Arbeit "Die Erabsteine, Erabmäler und Spitaphien in den Kirchen Alt-Livlands vom XIII.—XVIII. Jahrhundert" (in den Abhandlungen des Herderinstitutes zu Riga).

<sup>2) &</sup>quot;Zur Charakteristik der evangelischen Gebetsliteratur im Resormationsjahrhundert", Dekanatsprogramm, Leipzig 1914 (jeht wieder abgebruckt in "Forschungen zur evang. Gebetsliteratur", Gütersloh 1927).

<sup>3)</sup> Wie dieser Wandel nicht unabhängig ist von dem neben der evangelischen Kirche herlaufenden Ausschwung der jesuitisch-katholischen Erbauungsliteratur, mag man bei Althaus nachlesen. Nur scheint das Problem doch nicht nur ein "literargeschichtliches" (Althaus S. 50) zu sein. Wie wäre hierbei die analoge Wandlung bei den Erabbenkmälern zu erklären? Es ist mehr. Doch wohl auch ein "religionsgeschichtliches."

Herkunft friedlich nebeneinander geduldet wurden. Erst die Auf-

klärung ist hier radikal vorgegangen.

Inzwischen jedoch trieben die politischen Ereignisse schnell zur Auslösung Altlivlands. Die letzten Vertreter der einstmals starken katholisch-kirchlichen Macht im Lande — Erzbischof und Meister — neigten je weiter um so mehr zur Resormation hin, und die Bevölkerung war im wesentlichen evangelisch geworden. Der ganze Bau darg damit eine gewisse Unwahrhaftigkeit in sich. Als dann aber die Not der Zeit diesem Scheindasein ein Ende bereitete und mit der geistlichen jetzt auch die weltliche Herrschaft des Erzbischofs und des Ordens dahinsanken, da waren im Lande die Mächte bereits herangereist, die sortan als Wahrer des Glaubens und Hüter der evangelischen Kirche dastehen sollten, die Ritterschaften und die Städte. Und sie haben dann auch dieses ihres Amtes bewußt, gewissenhaft und segensreich gewaltet, die Greignisse der jüngsten Vergangenheit neue Verhältnisse schusen.

Am 28. November 1561 beschwor zu Wilna der katholische Polenkönig Sigismund II. August bei der Übernahme der Herschaft über die Hauptgebiete Livlands dem letzten Erzbischof von Riga, dem Markgrasen Wilhelm von Brandenburg, dem letzten livländischen Meister Deutschen Ordens, Gotthard Kettler, sowie allen livländischen Landständen und den Deputierten der Städte die ausbedungenen Rechte des Landes und der Stände. Dieses "Privilegium Sigismundi Augusti" stellt kirchengeschichtlich die Formel dar, die einerseits das Luthertum Augsburger Konsession nun auch landesrechtlich und förmlich als den Glauben Livlands garantierte, die aber andererseits für die Zukunft das einzige Schutzmittel abgeben sollte, das wir besitzen: daß nämlich jeder Eingriff in dies verbriefte Privileg ein Rechtsbruch war.

Die für die livländische Reformation in Betracht kommende Stelle lautet:

"Erstlich und vor allem, ersuchen Ihro Königl. Majest. unsern Allergnädigsten Herrn... wir in schüldigster Unterthänigkeit in unserm und der ganzen Liefländischen Kitterschafst Nahmen demütigst, daß wir ben der Heiligen Keligion ungeendert, und ungehindert mögen gelassen werden, wie wir solche nach den Evangelischen und Apostolischen, Schrifften, auch dem Nicenischen

Shnodo, und der Augspurgischen Confession bishero gehalten, und das wir keinesweges zu ewigen Zeiten durch einige Geistsoder Weltliche praescripta, censuren und Menschensatung besichwert, oder auff einige weise darinnen turbiret werden mögen." Dazu dann weiter: "Haben demnach Wir Sigismundus Augustus König zu Pohlen... vorhergesetzte Articuln... des sämptlichen Kitters Ordens und Adels in Liefland, ... zu confirmiren, approsiren und zu ratificiren vor billig und recht gefunden").

Genau vierzig Jahre trennen das Privilegium Sigismundi Augusti von den Römerbrief-Vorträgen Anopkens. Und was war nicht alles in diesem Menschenalter geschehen? Livland war von Grund aus anders geworden! Die römisch-katholische Kirche mit all ihren Einrichtungen der Kultur und der Frömmigkeit war dahin. Dahin waren die stolzen Machthaber des Landes mit all ihrer Herrlichkeit. Dahin war die politische Unabhängigkeit Livlands. Neues war an all dessen Stelle getreten: Die evangelische Kirche mit ihrem engen Anschluß an das Luthertum im Reich. Die evangelische Kirche unter der treuen Hut und Pflege von Ritterschaften und Städten. Die evangelische Kirche, geschütt durch ein königliches Privileg. Die evangelische Kirche, vor allem getragen von dem evangelischen Glauben ihrer Glieder. Geist aber, der in jener großen Zeit wehte, möge die evangelischlutherische Kirche unserer Heimat beseelen, auch wo der Stab jenen hütern genommen, wo die Form jenerFormel zerfallen ift!

<sup>1)</sup> Dies der deutsche Text. Der entsprechende lateinische lautet: "Primum et ante omnia Sacrae et Serenissimae Majestati vestrae, domino nostro elementissimo . . . dedita qua par est humilitate, nostro totius nobilitatis Livoniae nomine supplicamus, ut Sacrosancta nobis et inviolabilis maneat Religio, quam juxta Evangelica Apostolicaque scripta purioris Ecclesiae, Nicenae Synodi, Augustanamque Confessionem hactenus servavimus; neve unquam ullus sine Ecclesiasticorum sive secularium praescriptis, censuris et adinventionibus gravemur turbemurque quovis modo." "Nos itaque Sigismundus Augustus, Rex Poloniae . . . praeinsertos articulos . . . universi equestris Ordinis Nobilitatis Livonicae . . . confirmandos, approbandos, et ratificandos esse duximus." Der Text nach der von E. Schirren seinen "Capitulationen der livländischen Kitter» und Landschaft" (Dorpat 1865) voraußgestellten Fassung des Privil. Sig. Aug. S. 4/5, 22/23.

## Beilagen.

## I. Knopkens Thesen.

Knopkens 24 Disputationsthesen (vgl. oben S. 26) sind uns überliefert einzig in Johann Christoph Gerickes "Kurzgefaßte Reformationsgeschichte der Hauptstadt Riga in der Provinz Liefsland" (in den "Acta historico-eccleslastica Oder Gesamlete Nachsrichten von den neuesten Kirchengeschichten" Bb. XX, 118. Theil. Weimar, 1757 S. 275—281)<sup>1</sup>).

Gericke war damals in Riga Beisitzer des Konsistoriums. Bei seinem lebhaften Interesse für die heimische Geschichte ist es wahrscheinlich, daß ihm — heute verlorene — Archivalien jener Be-

hörde zur Quelle für den Thesentext gedient haben.

Er sagt (S. 275): "Die Theses, barüber man disputierte, waren auß den Handschriften genommen, welche Knöpken über den Brief Pauli an die Kömer versertigt hatte. Ich will einige derselben hierhersehen". Es solgen sodann die 24 lateinischen Thesen. Hiernach hat Gericke nur einen Teil der Thesen, d. h. einen Auszug auß seiner Quelle, abgedruckt. Bermutlich sehlen aber nur wenige Thesen und zwar wahrscheinlich zwischen Th. 13 und 14, sowie zwischen Th. 14 und 15. Ein Berzeichnis nämlich der entsprechenden Epistelstellen (nach Arbusows Angaben R. G. S. 211 sp.), verglichen mit den Druckausgaben des Kommentars selbst zeigt, daß hier (zwischen Köm. 5, 15 und 7, 4, sowie wieder zwischen Köm. 7, 4 und 9, 3) am ehesten Lücken zu vermuten sind.

<sup>1)</sup> Fünfzehn dieser Thesen sind in deutscher übersetung erstmalig abgedruckt von N (öltingk) im "St. Petersburger Evangel. Sonntagsblatt" (1858, Nr. 47/48, S. 384—386), sodann weiter von F. Dsirne in der Dorpater Zeitschrift sür Theologie und Kirche", 1859, S. 244—246, weiter von F. Hoerschelmann (Andre Knopken", 1896, S. 49—53). B. Hollander druckte die übrigen Thesen (lateinisch) ab in den "Mitteilungen und Nachrichten für die evang. Kirche in Kußland", 1904, S. 216—218. Schließlich hat Arbusow (R. G. S. 211—215) alle 24 Thesen in deutscher übersehung, dazu hat A. die Stellen des Kömerbrieses genannt, auf die sich, nach dem Kommentar Knopkens, die einzelnen Thesen beziehen. Zu Gericke vgl. Recke-Rapiersky, Schriftsteller-Lerikon Bd. II, S. 21.

In den Fußnoten zum lateinischen Text drucke ich die von Knopken zitierten oder angedeuteten Schriftstellen nach der Bulg. ab. In der deutschen Übersetzung sind in Klammern verdeutslichende Ergänzungen hineingesetzt.

- 1. Verae fidei in Christum reluctantur Operarii, qui suis meritis regnum Dei expugnare volunt, idcirco reluctantur Evangelicae gratiae stulto zelo, voluntque lumen gratiae Christum suo affectu et iudicio carnis praevalere. Et ita se putantes pro deo agere¹), contra deum agunt stulto zelo (Rom. 1, 5.)
- 2. Qui Spiritu dei omnia sanctificante uncti sunt, externis unctionibus non possunt evadere meliores (Rom. 1, 7).
- 3. Magna amentia hodie cepit eos, qui in diversis locis divulos invocant et mortuas imaginunculas credunt divinae gratiae capaces (Rom. 1, 22).
- 4. Sapientia mundi est, dum non quaeris dei voluntatem, sed sequeris tuam rationem in

- 1. Dem rechten Glauben an Christus treten die "Werktäter" entgegen. Sie wollen mit ihren Verdiensten das Reich Gottes Darin eben widererobern. streben sie in törichtem Eifer der evangelischen Gnade. Sie wollen mit ihrem Bestreben und mit ihrer fleischlichen Meinung sich überheben über Christus, das Licht der Gnade. Und während sie solcherart wähnen für Gott zu handeln, handeln sie (tatsächlich) gegen ihn in (ihrem) törichten Eifer.
- 2. Wer gesalbt ist mit dem Geiste Gottes, der alles heiligt, der kann durch äußere Salbungen nicht besser werden.
- 3. Wer an verschiedenen (bestimmten) Orten (seine) Götterslein anzurusen pslegt und toten Bilderlein göttliche Gnade zusschreibt, den hat heutigentags große Torheit ergriffen.
- 4. Weisheit der Welt bleibt es, so lange du in Fragen des Heils nicht dem Willen Gottes

<sup>1)</sup> Eql. Luther De capt. Bab. (W. A. 6, 516), neque enim deus aliter cum hominibus unquam egit aut agit, quam verbo promissionis. Rursus, nec nos cum deo unquam agere aliter possumus, quam fide in verbum promissionis eius."

rebus salutis, tuam bonam intentionem et id quod tibi rectum videtur, quod prohibet lex. Hinc et hodie est omnis illa idololatria, qua fidimus nostris bonis operibus et justitiae contra primum praeceptum, idque est agere absque fide<sup>1</sup>) (Rom. 1, 22).

- 5. Liberum, quod aiunt, arbitrium nisi ope divina fulciatur, peccat et in omne turpitudinis genus prolabitur (Rom. 1, 26a).
- 6. Scriptura non iuxta externum specimen, sed operantis affectum meritur opera, quo nemo potest bonum facere, nisi ipse prior sit bonus, iuxta illud. Arbor bona facit fructus bonos²). Et ita opera non faciunt bonum, sed bonus facit bona opera. Boni autem efficimur per lavacrum regenerationis et renovationis spiritus sancti, quem effundit in nos opulenter deus³) (Rom. 2, 6).

folgst, sondern beiner Bermunst, deiner guten Absicht und dem, was dir recht dünkt; solches untersagt das Geset. Daher stammt auch heutzutage all jener Göhendienst, wobei wir unseren guten Berken und (unserer) Gerechtigkeit Bertrauen schenken. Das aber bebeutet, im Widerspruch zum ersten Gebot: ohne Glauben handeln.

- 5. Der angeblich freie Wille sündigt und gleitet in aller Art Schändlichkeit, es sei denn, er werde von göttlicher Macht getragen.
- 6. Nicht nach äußeren Kennzeichen, sondern nach der Gessimmung des Täters bemißt die Schrift die Werke. Daher kann niemand Gutes tun, er sei denn zuvor selbst gut: "Ein guter Baum bringt gute Früchte". D. h.: "Nicht (gute) Werke machen einen (Mensichen) gut, sondern ein guter (Mensch) vollbringt gute Werke. Gut aber werden wir durch das Bad der Wiedergeburt und Erneuerung des heiligen Geistes,

<sup>1)</sup>  $\mathfrak{BgI}$ . Luther De capt. Bab. ( $\mathfrak{B}$ .  $\mathfrak{A}$ .  $\mathfrak{G}$ .  $\mathfrak{S}$ .  $\mathfrak{S}$ . 20) "Ubi enim fides occidit, et verbum fidei obmutescit, ibi mox surgunt opera in locum eius, et traditiones operum. Quibus ceu captivitate Babylonica translati sumus de terra nostra, captis omnibus desyderabilibus nostris".

<sup>2)</sup> Matth. 7, 17. (Omnis) arbor bona fructus bonos facit.

<sup>3)</sup> Lit. 3, 5f. . . . salvos nos fecit per lavacrum regenerationis et renovationis Spiritus sancti, quem effudit in nos abunde . . .

- 7, Credens spiritum iustificantem consequetur, qui affectus nostros immutat. ut legem praestemus, non per operum hypocrisin, sed ex affectibus adeoque et corde, quia lex spiritualis est. Proinde nemo legem implet, nisi in Christum legis ad iustitiam omni credenti<sup>1</sup>) (Rom. 2, 13).
- 8. Idololatrae sunt, qui a Christo populum abducunt, ut suas factiones et opera sua iactant piisque salutem pollicentur, impudentissime solius Christi officium sibi usurpantes, adeoque in nomine eius venientes, et cum unus sit iustitia sanctorum Christus²), ipsi ei hunc honorem furantes, suae factioni tribuunt, in maximam Christi contumeliam (Rom. 2, 22).
- 9. Labia sacerdotis custodient scientiam et legem requirent ex ore eius quia angelus

den Gott reichlich über uns ausgießt.

- 7. Wer da glaubt, wird den rechtfertigenden Geist erhalten. Dieser wandelt unsere Regungen so, daß wir das Gesetz (in der Tat) erfüllen, aber nicht etwa mit heuchlerischen Werken, sondern aus Neigung und von Herzen, denn das Gesetz ist geistlich. Daher erfüllt niemand das Gesetz, es sei denn, er glaube an Christus, der des Gesetz Vollendung ist für jeden Gläubigen.
- 8. Die das Bolk von Christus weg zur eigenen Partei hin zu führen suchen, sind Götzendiener. Sie prahlen mit ihren Werfen und per= eigenen sprechen den Frommen das Beil. Damit (aber) maßen sie in unverschämtester Weise sich an, was ausschließlich Christus zukommt, sie treten in seinem Namen auf und, obwohl (doch nur) ein einziger, Christus (nämlich), die Gerechtigkeit der Beiligen ist, stehlen sie ihm diese Ehre und sprechen sie ihrer Partei zu, Christus zu größter Schmach.
- 9. Des Priesters Lippen sollen die Lehre bewahren und das Gesetz soll man aus seinem

<sup>1)</sup> Rom. 10, 4 finis enim legis Christus ad iustitiam omni credenti.

<sup>2) 1.</sup> Cor. 1, 30 qui (sc. Christus) factus est nobis sapientia a Deo et iustitia.

exercituum est<sup>1</sup>), at nune preculis non intellectis adeo sunt enecati, ut lectioni salutari locus non sit, et si fuerit, cum poculis, ludis ac his turpioribus impendunt, proinde dei sacerdotes non sunt qui repellunt scientiam, sed alterius cuiuspiam (Rom. 3, 11).

10. Credentes iusti sunt non sua i. e. operum iustitia, sed ea, quam Deus per Christum praestat gratuita munificentia. Idcirco operibus non itur ad deum aut his placatur ille, sed fide²), quae postea per dilectionem erumpit in opera, Nam credentibus data est potestas fieri filios dei³), non operantibus (Rom. 3, 12; Rom. 10, 3).

11. Cum signorum omnium natura sit, ut nos alicuius ad-

Munde suchen, denn er ist ein Bote des Herrn der Herrscharen. Jest aber? Durch unverstans dene Gebete sind sie derartig ertötet, daß für die Unterweissung im Heil keine Zeit bleibt; ja selbst wenn sie sich doch sinden sollte, dann fröhnen sie dem Becher, dem Spiel und schlimmeren Dingen. Deshalb sind sie, die die Unterweisung verschmähen, nicht Gottes, sons dern irgend eines andern Priesster.

10. Die Gläubigen sind gerecht nicht kraft eigener, d. h. (ihrer) Werke Gerechtigkeit, sondern kraft einer (solchen), die Gott durch Christus umsonst und freigiebig andietet. Mithin, nicht durch Werke gelangt man zu Gott, und nicht mit Werken wird er versöhnt, sondern durch Glauben, der sodann aus Liebe in Werken zustage tritt. Denn den Gläubigen, nicht den Werktätern gab er Macht Gottes Kinder zu werden.

11. Es ist der Sinn aller Zeichen, daß sie uns an irgend

<sup>1)</sup> Mal. 2,7 wörtlich wie oben. Nur muß statt costodiunt entspr. der Bulgata custodient gelesen werden. Offenbar liegt bei Gericke ein Drucksehler vor.

<sup>2)</sup> Bgl. Luther De capt, Bab. №. A.6, €.520) ,,fides enim non est opus, sed magistra et vita operum".

<sup>3)</sup> Soh. 1, 12 . . . dedit eis potestatem filios Dei fieri, his qui credunt in nomine eius.

moneant, ut crux passionis dominicae, hedera vini, sola tamen sacramentalia signa i. e. divinitus instituta et promissionibus coelestibus aucta non tantum nos admonent divinarum promissionum, sed etiam certificant conscientiam nostram adeoque et firmant et solidant in verbo promissionis deque bona erga nos dei voluntate, quod ille nos pro filiis habeat¹) (Rom. 4, 11).

12. Haec prima Christianis cura esto, ut ex verbo Evangeilco Christum sibi non tantum imitandum sumant, sed primum ut pro munere ac coelesti donario tum ipsum tum quicquid ab eo gestum est ac passum acceptent. Nam in evangelicis litteris duo observanda sunt nempe ut non tantum vitae exemplar nobis Christum proponamus, alioquin quid Christus a legislatore diferret? sed ut praecipue Christum ipsum spectemus2), quicquid ille est, egit aut passus est, tanquam munus

etwas gemahnen, wie z. B. das Kreuz an das Leiden Christi; oder der Eseu an den Wein. Allein die Zeichen des Sakramentes d. h. von Gott eingesetzt und mit Verheißungen des Himmels bereichert, gemahnen uns nicht nur an die Verheißungen Gottes, (nein) sie machen vielmehr unser Gewissen sicher, fest und stark in dem Wort der Verheißung und der Gütigkeit Gottes uns gegenwüber, der uns wie seine (eigenen) Kinder ansieht.

12. Es sei der Christen erste Sorge, nach dem Wort des Evangeliums Christus nicht so sehr nachzuahmen suchen, als vor allem ihm selbst, was er ges tan und gelitten, als Geschenk und Himmelsgabe zu em= pfangen. Auf zweierlei näm= lich ist in den evangelischen Schriften zu achten: wir sollen Christus nicht in so hohem Maße als unfer Lebensbeispiel uns vorstellen — denn worin unterschiede sich Christus sonst von einem Gesetzgeber —, als viels mehr, daß wir vor allem ihn selbst anblickten, was er ist, tat

<sup>1)</sup> Bgl. Luther De capt. Bab. (B. A. 6, S. 517f). "Hoc sane verum est, in omni promissione sua deus fere solitus est adiicere signum aliquod, ceu monumentum, ceu memoriale promissionis suae, quo fidelius servaretur, et efficatius moneret."

<sup>2)</sup> Bgl. Luther, Comm. ad Rom. (Fider 296) "Sic enim et deus convertit, quos convertit, per intuitum sue bonitatis."

et coeleste donarium ac haereditarium iustitiam per fidem nobis proprium ac peculiare faciamus et credamus nostro bono id factum, perinde ac si nos id fecissemus. Aliter non cognoscimus, quid fit, Christum esse iustitiam nostram¹). Sed paucissimi hoc novunt. Hinc tantae operum ac ceremoniarum carnificinas afflictas conscientias divexantes, si quicquam ex praescripto opere omiserint. Nempe quod Evangelii ac ipsius Christi usum non norunt, qui unus satis est ad justitiam. Non ut ne fiant opera, sed ut omissa conscientiam non turbent, nam Christianus non est alligatus certo alicui operi pro persona, aut tempore, sed dat fructum suo tempore, hoc est quando se offert occasio, operatur, aestimatque salutem non iuxta suam iustitiam, sed Christum abunde in omnes se invocantes. divitem. Idcirco iustificati fide non ideo faciunt bona opera, ut deum sibi concilient aut iustiores evadant, id enim fide consequuti sunt, sed ut per bona opera justos se esse factos declarent et fidem vivam in se esse, hoc est, ut ita proximo per charitatem serviant,

und litt, daß wir ihn gleichsam als ein Geschent und eine Gabe vom Himmel, als eine erbliche Gerechtigkeit durch Glauben gänzlich zu unserem Eigentum machten. Daß wir glaubten solches sei gerade für uns ge= schehen, als hätten wir selbst es Sonst begreifen wir aetan. überhaupt gar nicht, was das heißt: Christus ist unsere Ge= rechtigkeit. Freilich, das wissen ja die Weniasten. Daher diese Unmenge von Quälereien mit (frommen) Werken und Zere= monien, wobei die niederge= schlagenen Gewissen zerrissen werden, wenn irgend ein vorgeschriebenes Werk unterbleibt. Denn sie ermessen ja gar nicht die Bedeutung des Evangeliums und Chrifti felbst, daß nämlich er allein zu (unserer) Gerechtigkeit genügt. Siermit sollen aber keinesfalls (aute) Werke (überhaupt) untersagt sein, sondern ihre Unterlassung darf nur (ja) nicht unsere Ge= wissen verwirren. Denn ber Christ ist keinesfalls gerade für seine Verson oder für eine (ganz bestimmte) Zeit an irgend= ein (bestimmtes) Werk gebunden, sondern er bringt Frucht zu seiner Zeit, d. h. er wirkt. wenn sich eine Gelegenheit

<sup>1)</sup> Rom. 10, 4 siehe oben.

quem admodum deus illis per Christum consuluit, non mortuam opinionem ostendant alioquin et daemones credunt et contremiscunt<sup>1</sup>). Opera igitur quae post fidem sequuntur non augent iustitiam, sed sunt eius fructus (Rom. 4, 23; 5, 10).

13. Figmentum est gratiam esse qualitatem animae infusam, cum potius sit dei erga nos benevolentia eiusque voluntas nostri miserta; dona autem sunt Spiritus S. eiusque in nobis motiones (Rom. 5, 15).

(dazu) bietet. Er schätt das Beil ein nicht (etwa) nach seiner Gerechtigkeit, sondern nach Christus, der da überschwänglich reich ist gegenüber allen die ihn anrufen. Daher leisten die aus Glauben gerechtfertigten gute Werke nicht, um Gottes Reigung zu gewinnen, oder um (noch) gerechter zu werden — das haben sie ja durch Glauben bereits erlangt —, sondern um sich mit ihren guten Werken (wirklich) als Gerechtsertigte zu erweisen und (um zu zeigen), daß ber Glaube in ihnen lebendig sei, und sie dem Nächsten in Liebe ebenso dienen, wie Gott ihnen (selbst) durch Christus geholfen hat. Nicht um eine tote Meinung zur Schau zu tragen, denn "auch die Dämonen glauben und zittern." Mithin Werke, die auf den Glauben folgen, steigern keineswegs die Gerechtigkeit, sie sind vielmehr deren Frucht.

13. Einbildung ist es (zu behaupten), die Gnade sei eine der Seele eingegossene Qualität; während sie vielmehr Gottes Wohlwollen uns gegenüber sowie seine Barmherzigteit zu uns ist. Ihre Gaben aber sind der heilige Geist und dessen Impulse in uns.

<sup>2)</sup> Sac. 2, 19 . . . et daemones credunt, et contremiscunt.

14. In extremo examine pietatem. nullam Christus nulla superstitiosa ieiunia, non perpetuas cautiones, non precularum olympum, non memorias, non fraternitates, non participationes bonorum operum, non indulgentias, non vicariarum fundationes, non templorum et altarium erectiones, non peregrinationes, sed charitatis opera ex fide prodeuntia agnoscet1) (Rom. 7, 4).

15. Veri pastores tanto desyderio hominum salutem sitiunt, ut vel suo ipsorum dispendio cupiant eos servari; sed eum affectum si in personaris nostris lupis requiras, citius aquam ex punice postulabis. (Rom. 9, 3).

16. Cavendum sedulo ab iis, qui merita sua vendunt et aliis operibus suis supererogativis regnum dei pollicentur (Rom. 10, 16).

17. Paulus longe diversa bona opera docet quam nostri spermologi, qui praeter regulas, rosaria, missas votivas, dulces benedictiones et orales

14. Beim jüngsten Gericht wird Christus keinerlei From migkeit anerkennen, keinerlei abergläubisches Fasten, keinerlei ewigen Gesänge, nicht den Olump der Kürbittenden, keine Memorien, keine Brüderschaften. keine Teilnahme an guten Werken, keine Ablässe, keine Stiftungen Vifarien. non keinerlei Kirchen= und Altar= bauten, keine Wallfahrten —, sondern (allein) Werke der Liebe, die aus dem Glauben fließen.

15. Rechte Pastoren trachten nach dem Heil der Menschen mit einem solchen Verlangen, daß sie, wenn auch bei eigener Schädigung, (nur) diese zu retten suchen. Suchst du aber eine solche Gesinnung bei unsseren Wölfen, nun dann magst du eher Wasser aus einem Stein fordern.

16. Sorgfältig muß man sich hüten vor solchen (Leuten), die ihre Berdienste verkausen und mit Hilse ihrer "überschüssigen Werke" andern das Reich Gottes versprechen.

17. Paulus lehrt ganz ans dere gute Werke als unsere Haarspalter, die nichts anderes auszuposaunen verstehen als Regeln, Rosenkränze, Votivs

<sup>1)</sup> Nach Arbusow (R.G. S. 213, Anm.) ein augenscheinlich aus Bugenschagens Predigt entnommener Gebanke (vgl. J. Hering, "Joh. Bugenhagen Pomeranus", 1887, S. 8—11).

orationes, quibus animas ex purgatorio redimant i. e. se ipso inferis devoveant, nihil norunt sonare. Paulus obsecrat<sup>1</sup>), non imperat, quo legis et Evangelii discrimen indicat. Sed episcopi nostri nihil mansuetum et Christianum, sed tantum diras, execrationes, anathemata et fulmina sonare novunt; sed obliti illius: reges gentium dominantur, non vos sic etc. <sup>2</sup>) (Rom. 12, 1).

18. Romanus Lupus gloriam Christi suo nomine obscuravit, se petram se vicarium Petri caputque ecclesiae impudentissime mentiens, sedetque evulso ex hominum cordibus evangelio in templo dei abominatio desolationis, ut pluris sit eius mandatum violasse quam dei (Rom. 12, 4).

19. Ministerium proh dolor! in hyprocrisin degeneravit, et res ecclesiae otiosum et ignavum sacrificulorum, mona-

messen, süße Segnungen und Gebete über Gebeten, womit sie angeblich die Seelen aus dem Feafeuer loskaufen, dabei tatsächlich sich selbst der Hölle ausliefern. Baulus beschwört, nicht aber befiehlt er; damit zeigt er den Unterschied zwischen Gesetz und Evangelium Aber unsere Bischöfe kennen nichts Holdseliges und Christliches, sondern nur Flüche, Verwünschungen, Anathemen und Blike. Bergessen haben sie das Wort: "die Könige der Seiden herrschen, ihr aber nicht also" usw.

18. Der römische Wolf hat mit seinem Namen die Ehre Christi verdunkelt. In unwersschämter Weise lügt er, er sei der Fels, er sei der Stellverstreter Christi, er sei das Haupt der Kirche. Er hat damit das Evangelium aus den Menschensherzen herausgerissen und sist im Tempel Gottes, ein Greuel der Verwüstung, als sei es schlimmer sein (des Papstes) Gebot zu verlezen, als das Gottes.

19. Die Geistlichkeit, o wehe! ist in Heuchelei ausgeartet, und das Vermögen der Kirche wird verschlungen von einem müßis

<sup>1)</sup> Rom. 12, 1. Obsecro itaque vos . . .

<sup>2)</sup> Sc. 22, 25f. Reges gentium dominantur ... vos autem non sie ....

chorum et monacharum vulgus absumit, qui inde ventri serviunt lasciviuntque praeterea templa aura et metallo munita extruunt, equos, satellites et quid tandem non alunt, totaque fex papisteae factionis inde lascivit et otiatur, unde pauperum inopiae subventum oportuit (Rom. 12, 7, 12, 13),

20. Non vult Christus suos discipulos agere principes neque potestatem exercere in oviculas sua morte affertas¹). Videant proinde, cuius vices agant proceres nostri infulati, ne dum principes i. e. domini et episcopi, ministri et dispensatoris munia prodigiose commiscent, neutrum horum bene praestent, Non enim agnoscit Christus successores apostolorum nisi ministros, qui reges et principes eos esse vetuit (Rom. 12, 17).

21. Immunitas clericorum non a Spiritu Christi, sed a gen und trägen Haufen von Priestern, Mönchen und Nonnen, die hiermit dem Bauch dienen, losdündig leben, Kirchen aus Gold und Erz erbauen, Pferde, Trabanten und wer weiß was unterhalten. Und diese ganze Hese der päpstlichen (Leute) verpraßt in Saus und Braus das, was dem Mangel der Armen abhelsen sollte.

20. Christus untersagt seinen Jüngern Fürsten zu spielen und Gewalt anzuwenden bei den Schäflein, die er durch seinen Tod erkauft hat. Daher mögen sich vorsehen unsere infulierten Herren, die seine Stelle einnehmen wollen, daß sie, die das Amt eines Fürsten, d. h. das eines Herren mit dem Amt eines Bischofes d. h. eines Dieners und Verwalters in unnatürlicher Weise vermischen, - (daß sie) ja keins dieser beiden (Umter) vernachlässigen! Denn Christus erkennt keine andern Nachfolger seiner Apostel an als nur Diener, denen er untersagt hat Könige und Fürsten zu sein.

21. Die Unantastbarkeit der Geistlichen stammt nicht vom

<sup>1)</sup> Matth. 20, 25 f. Scitis quia principes gentium dominantur eorum, et qui majores sunt, potestatem exercent in eos. Non ita erit inter vos, sed quieunque voluerit inter vos major fieri, sit vester minister.

principe tenebricoso huius mundi originem habet (Rom. 13, 1).

22. Contremiscat Rom. Antichristus, qui sibi prae ceteris titulum ministri dei usurpans nihil habet minus cum et imperatoriam celsitudinem vix ad spurcissimorum pedum perpetua podagra dignorum oscula admittat, eum, quem deus pro ministro suo agnoscit Rhom. 13, v. 2 execratur et divis devovet (Rom. 13, 2—4).

23. Pontifices stultis suis decretis ex re media rixas, contentiones, suscipiones et execrationes, caeterasque Christianae charitatis pestes suscitarunt. Nam carnibus diebus certis vesci facinus plus est, quam haereticum contra evangelicam et apostolicam doctrinam (Rom. 14, 1).

24. Spermologi hodie Mosen Christo miscent, sal infulsum¹) reddentes, i. e. Evangelicae doctrinae energiam humanis traditionibus et artibus vitiantes, ut sit vinum, quo sananda evant mentis vulnera, mixtum aqua (Rom. 15, 20).

Geist Christi, sondern von dem finstern Fürsten dieser Welt.

22. Es erzittere der römische Antichrist, der sich vor allen übrigen (Menschen) den Titel eines Dieners Gottes angemaßt hat, und doch nichts weniger als diesen besitzt. Er, der sogar die kaiserliche Hoheit kaum zum Ausse seiner des ewigen Podagra würdigen Füße zuläßt und ihn, den Gott als seinen Diener anerkennt, verslucht und verwünscht.

23. Die Päpste haben mit ihren törichten Dekreten verschulbet, daß aus einem Seilmittel Zank, Widersetlichkeit, Verdächtigungen, Verwünschungen und alle weitere Verseuchung der christlichen Liebe geworden ist. Denn an bestimmten (Fast-Tagen Fleisch essen, als Keherei gegen evangelische und apostolische Lehre.

24. Die Haarspalter vermengen heutzutage Moses mit Christus, sie machen das Salzdumm, d. h. sie verdünnen die Kraft der evangelischen Lehre mit menschlichen Überlieserungen und Künsten. So wird der Wein, der die Wunden der Seele heilen sollte, verwässert.

<sup>1)</sup> Mt. 9, 50. Bonum est sal; quod si sal infulsum fuerit, in quo illud condictis?

## II. Zum Fastnachtsspiel des Burkhard Waldis "Der verlorene Sohn" 1527.

In der Vorrede<sup>1</sup>) (S. 4) heißt es: "Darumme bidde ick dh leve leßer umme Christliker leve willen . . ., will dh nicht bewegen lathen, efft ick gedachte parabell nicht nha der vedere whße gedüdet, sonder etwas besonders (dat hun der hüchler ohren seltzam klhughet) hungethagen hebbe, dath doch ungetwhselt gnochsam mit schrifft bewerdt wenthe hot du unußen dagen, ehn gar vele annder werldt ys, dann bh den thden Origenis, Augustini, Ambrosij, Chrysostomi, Unde nu de Antichristische laster . . . hefftiger unde ernstlick tho straffen sindt, de dh der veder thden, nicht so grülick hungereten weren, und so unvorschamet apendär gienghen."

Waldis will mithin anders auslegen, als es die "Bäter" getan haben. Welche "Bäter" meint Waldis? Und wie haben diese Luk. 15 ausgelegt? Waldis war theologisch wohl bewanderter Franziskaner in Riga.

In dem reichen Inkunabelschat der Rigaer Stadtbibliothek sinden sich nun einige Bibelwerke, die auch unser Gleichnis beshandeln. Es sind folgende: 1. Nicolaus de Lyra, "Biblia latina cum glossis et postillis", vorhanden in zwei Ausgaben: Nürnberg 1496 und Basel 1498 ff. In dem betr. Baseler Bande der interessante handschriftliche Vermerk: "Liber minoritarum Rigensium". 2. "Biblia latina cum postilla Hugonis de Sancto Caro cardinalis", Basel 1498—15022). 3. Thomas de Aquino "Expositio con-

<sup>1)</sup> İch zitiere nach ber Ausgabe von G.Milchsack, Halle 1881 ("Neubrucke beutscher Lit.-Werke d. XVI. u. XVII. Jahrb.", Nr. 30); die Prosastellen nach ber Seitenzahl, die Dichtung nach Milchsacks Verszählung.

<sup>2)</sup> Auch für diese Postille ist der Nachweis für die Herkunft aus dem Rigaer Minoritenkloster erbracht (vgl. N. Busch, S. B. 1910, S. 178 f.). Die Restbestände der (domin. und franzisk.) Klosterbibliotheken zeigen die respektable Höhe des theologischen Bilbungsstandes dei den Rigaer Patres. Sie zeigen weiter, daß man nicht nur die großen Theologen des eigenen Ordens, sondern auch die der anderen Orden beseisen und durchaus studiert hat.

tinua super IV evangelistas ex latinis et graecis auctoribus" etc., 1470 v. D.

Gin Vergleich des Fastnachtsspieles mit diesen Büchern zeigt deutlich, daß Waldis sie gekannt hat. Es ist sogar sehr wahrscheinslich, daß er z. T. dieselben Exemplare studiert hat, die wir heute noch besitzen. Dieser Vergleich zeigt uns im einzelnen nun aber ein Doppeltes.

- 1. Waldis folgt zunächst durchaus der scholastisch-allegorisierenden Auslegung jener Bäter.
  - a) Luf. 15, 11: "homo quidam habuit duos filios". Lyra: "duos filios i. e. duos populos, iustos et peccatos". Waldis (1053—1056):

"Wo godt hefft twherlen kunder twar Inn shnen rhæ gant apeabar, Olt und hungk, wü se dar sindt: He nomt (nennt) he alle shne kundt."

und nachher (1063) wird der ältere Sohn des Gleichnisses ein Vertreter der "guten Werke" genannt, und (1075 ss.) der jüngere Sohn gehört zu denjenigen,

"De gudt hebben gewerket nh" (1076). Aber beide sind des Vaters Kinder (1086).

b) Luf. 15, 13: ". . . ibi dissipavit substantiam suam." Lyra: "i. e. peccata mortalia." Waldis (1137): "Jun unfüssscheit und overvloedt" (Über-fluß) d. h. luxuria und gula (Todsünden).

c) Luf. 15, 14: "facta est fames valida."

Sugo: "fames valida sc. bonorum operum ac virtutum

et verbi dei".

Waldis (1151 f.):

"Bann hnn dat hert nicht velt dat wort, "Szo blifft hot hunger hir und dort."

Der Hunger als Mangel am Worte Gottes wird auch weiter noch (1165ff.) in Anlehnung an Amos 8, 11ff. erklärt. Über die Abweichungen Hugo gegenüber s. unten.

d) Luf. 15, 15: "et adhaesit uni civium regionis illius". Lyra: "unus civis-dyabolus, qui est civis in regione umbrae mortis". Sugo: "civis i. e. diabolus".

Waldis behandelt die Stelle 1185—1219. Auch er versteht unter jenem Bürger im Gleichnis den Teufel, dem alle Bürger dieses Landes untertan sind.

e) Quf. 15, 20: "accurrens".

Sugo: ,,occurrit autem dominus per gratiam praevenientem".

Waldis (1618f.):

"de Gottes Gnade geht ohm vor, Ehr he kümpt tho des vaders döer."

f) Qut. 15, 22: dixit autem pater ad servos . . . stolam primam . . . calciamenta in pedes eius".

2hra: ,,ad servos suos i. e. ad apostolos et ecclesiae ministros, quibus praecepit predicare... non solum iustis, sed etiam peccatoribus."

Waldis (1654—1656): "fzo sindt düsse nu des vaders fnechte, de Godes wordt vorkünden rechte, nha synen genste hot leggen uth."

Sugo: "in creatione duplici stola indutes est homo, stola animae et corporis i. e. innocentia animae et immortalitate quadamodo corporis."

Waldis (1662f.):

"dat klendt der unschuldt he tho vornn dorch sünde und ungeloven vorlornn."

Sugo: ,,calciamenta significant patientiam in perferendo adversa."1)

Waldis (1690-1695):

"de vote (Füße) de bogerte (Begierden) sindt, darumm ohm Godt de scho tho bindt, dat ohm de nicht besmittet werden, de whle he hir noch levet up erdenn, up dat shne vote nicht werden beroert und hnn des düvels strick gesoert."

<sup>1)</sup> Bei W. Molsborf, "Führer durch den symbolischen und typologischen Bilberkreis der christlichen Kunst des Mittelalters", Leipzig 1920, S. 122, heißt es gelegentlich der "Unbeständigkeit" (Inconstantia), daß sie dargestellt werde als ein "Mönch, der das habit ablegt und das Kloster verläßt oder aus dem Kloster sliehend seine Schuhe stehen läßt."

g) Luf. 15, 23: ,,et adducite vitulum saginatum et occidite."

Thomas: ,,vitulum saginatum i. e. dominum Jesum Christum, quem vitulum nominat propter hostiam corporis immaculati."

2hra: ,,vitulum i. e. sacramentum eucharistiae fidelibus administrata; in quo immolatur Christus, qui est vitulus saginatus".

Sugo: "in vitulo saginato notatur hilaritas et ioconditas conscientiae", "occidite-prandicate eius passionem."

Waldis (1700-1703):

"dat gemeste kalff nu Christus hs de wert geslacht und geten gewhß, szo wh mit gloven an ohm hanghenn, shn flesch undt bloedt hnn unß entsanghen."

Der ältere Sohn, der am Freudenmahl nicht teilnimmt (d. h. nach Hugo an der "hilaritas et ioconditas conscientiae" keinen Anteil hat), wird auch von Waldis als mürrisch und neidisch geschildert (vgl. 1712—1715, 1726—1727).

- 2. Neben diesen weitgehenden Übereinstimmungen sind jedoch die Abweichungen ungleich bedeutsamer.
  - a) Qut. 15, 12: "Pater da mihi portionem substantiae...et divisit illis substantiam".

Hugo: "substantia patris, quam distribuit filiis est quicquid boni habet homo, sive naturale sive gratuitum." Bei Waldis wird das "erve" in keiner Weise, weder "spiritualiter" noch "moraliter" ausgedeutet (1091 f.); von irgend einem "bonum" ist da nicht die Rede. Es heißt (1093) ohne jede Einschränkung:

"be sonder kert sick aff van gobe."

b) Luf. 15, 14: "fames valida".

pugo: "fames valida sc. bonorum operum ac virtutum et verbi dei" (vgl. oben).

Bei Waldis bedeutet der Hunger nicht nur einen Mangel am Worte Gottes und der "bona opera", sondern zuvörderst — und das boten die Vorlagen nicht — einen Mangel an Segen und Enade. (1149f.):

"Godt de entoch (entzog) ohm spinen segenn, lepth hnn spinn hert kehn gnade regenn."

c) Lut. 15; 15: "adhaesit uni civium . ."

Als die schlimmsten und gefährlichsten Vertreter des "civis-diabolus" nennt Waldis die hohen römischen Geistslichen.

(1191-1194):

"Sze werden borger up erden genömpt, went ohr nicht enn thom hemmel kumbt: als Pauweß (Papst), Bisschop, Cardinal, Mönck und papen de grote taell."

Und zwar sind sie so schlimm, weil (11895.):

"willen de mit werden tho freden stellen und se doch whder hun sünde vellen."

Wenn der Bürger den verlorenen Sohn auf den Acer schickt, die Säue zu hüten, so bedeutet das bei Waldis (1231, 1232, 1234):

"moeth (muß) bullen lößen, afflaedt (Ablaß) kopenn, nha fant Jacob, nha Kome lopenn fzo werden demm Bauwest de swyne veth."

d) Luf. 15, 17. 18: "in se autem reversus . . . abundant panibus . . . ibo ad patrem meum."

Lyra: "in se reversus. homo peccando ex se egredit et penitendo ad se revertit" (übrigens ein in der spätmittelalterlichen Erbauungsliteratur öfters wiederkehrender Gebanke).

"abundant panibus sc. pane eucharistiae."

Es ist nun höchst bedeutsam, daß diese sonst überall so reichlich ausgenutte Stelle ("da schlug er in sich" usw.) bei Waldis nur in einem kruzen Monolog des verlorenen Sohnes, einer nüchternen Paraphrase des Textes, auf die Bühne gebracht wird (1278—1302). In den umfangreichen, wichtigen, den Text auslegenden und deutenden Anssprachen des "Actors" (d. h. des Sprechers, gemeint ist natürlich der Dichter selbst) an das Volk dagegen — und auf diese Ansprachen zielt das ganze Spiel letztlich ja

ab —, wird diese Szene fast gänzlich übergangen. Bon irgendeiner "penitentia" als Menschentat ist nicht die Rede; statt bessen

(1272-1275):

"dat hamert godt hin ewicheit. unße elendt war groet ane mathen (Maßen): he dachte, he wolde unß helpen lathenn und sande unß Christum hir up erdenn."

Ferner (1577-1579):

"he (der verl. Sohn) sprecht: will hen thom vader gaenn und will my vor ehn sünder schryvenn up dat iek mach ehn dachlöner blyvenn."

e) Luf. 15, 20: ,,et surgens venit ad patrem suum . . . vidit illum pater ipsius et misericordia motus est, et accurrens cecidit super collum eius et osculatus est eum."

Sugo: "misericordia motus est — miseria cordis ipsius penitentis"

"cedicit super collum per gratiam comitantem, osculatur per gratiam subsequentem."

Bei der Behandlung dieses Verses lehnt Waldis mit der allerschärssten Entschiedenheit alles ab, was irgendwie als Leistung des verlorenen Sohnes, und sei es auch der Buße, gedeutet werden könnte. Hier tritt der Vater in den Vordersgrund, der Sohn tritt zur Seite. Nichts vermag der Mensch, alles tut Gott dzw. Christus. Den Satz "und er machte sich auf und kam zum Vater" umschreibt Waldis einmal mit den Versen

(1566-1569):

"nemant huß vaders gnade lefft, ben Christus nicht getogen hefft; he thuet den sünder uth den feren landen, dat he ohn brengt thos vaders handen."

Der Aftive bei der Kückfehr des Sohnes ist nicht der Sohn, sondern Christus. Waldis kennt keine "gratia comitans oder subsequens", sondern nur eine "gratia praeveniens". Er sagt einmal ganz ausdrücklich

(1636f.):

"gifft sid de sunde, und Godt de ehr, als Zacheus und ander mehr"1).

Wer dem Menschen bei der Erlösung eine Eigenleistung zu-

(1622ff.):

"de Sophisten komen anders her, vorstaende sahe over quer, bes bomes wortel (Wurzel) keren ynn de lucht."

"dedit anulum — praedicate dandum anulum fidei per

charitatem opreantis."

"anulum — docete eum hodie fidem in opere. Fides enim pro se non sufficit: quare fides sine operibus mortua est. Similiter opus sine fide non sufficit, quare sine fide impossibile est placere deo."

Sugo: ,,anulus significat gratiam operandi primo remissio

peccati deinde operatio boni."

Für Waldis stehen die Verse Luk. 15, 20 (nicht 21) und vor allem 22 im alles beherrschenden Mittelpunkt. Die "stola prima" restituiert dabei freisich nicht die ursprüngsliche "innocentia", sondern (1665—1667):

"mit gloven und leve moet he ohn klenden: Fesum Christum thuet he ohm aenn<sup>2</sup>), dat he mach frölich vor Gode staenn."

Allein die nächste Gabe ist der Ring. Freilich ist hierbei nicht die Rede von irgendwelch einem "opus" des Menschen, wie bei Lyra und Hugo, sondern

(1680-1683):

de gulden ryngk beduth dat vorbundt (Bund) dat Godt will syn eyn ewich frundt, nicht reppen (berühren) mehr de synde synn; he will syn günstige vader synn."

<sup>1)</sup> Bgl. oben (S. 30) die Antrittspredigt Tegetmeners in Riga.

<sup>2)</sup> Rom. 13, 14. Bgl. Augustins Bekehrung.



Titelblatt der Druckausgabe von dem Fastnachtsspiel des Burkhard Waldis "Der verlorene Sohn" 1527

(Beröffentlicht mit Genehmigung der Landesbibliothet zu Wolfenbüttel)



Erst hiermit ist die Erlösung vollendet. Auf diese Bollendung hatte bereits der Regenbogen nach der Sündslut (Gen. 9) hingewiesen (1684 ff.).

Man kann kaum stärker, als es in diesem Spiel geschieht, den ganzen Nachdruck auf den Vater legen. Das bedeutet aber die entscheidende und entschlossene Wendung zum theozentrischen Glauben, wie er ja auch sonst in der frühen Resormationsgeschichte Livlands mehrsach festgestellt werden konnte:

"Uth rechter gnad und ydel gunst on all unse todont werd und kunst."

Das einzig erhaltene Druckeremplar dieses Fastnachtsspiels (in der Landesbibliothek zu Wolfenbüttel) ist mit einem Titelholzschnitt geschmückt (vgl. Abbildung). Dargestellt wird die Heimkehr des Sohnes, genauer der Augenblick, wo der Bater dem Sohn den Ring an den Finger steckt. Im Mittelpunkt auch dieses Bildes steht nicht der Sohn, sondern der Bater. Der abklappende Pantoffel deutet das "occurrens" an. Umgeben ist der Bater von den Anechten. Im hintergrunde in der Mitte der Anecht mit der ..stola prima"1). Links von ihm der zweite Knecht, nun aber nicht etwa mit einem .. vitulus saginatus", sondern offensichtlich mit einem blökenden Lamm auf der Schulter. Ob der "gute Hirt" oder das "Lamm Gottes" diese Abweichung von der Perikope veranlaßt hat, vermag ich nicht zu sagen. Dann der Knecht mit den "calciamenta". Der verlorene Sohn, barhaupt und barfuß (vgl. oben S. 62, Anm. 1) im Gebetsgestus (vgl. Dürers "verlorenen Sohn"): er kniet rechts an der Seite. Rechts am Kreuze Chrifti pflegt ber flebende Sunder zu knien (vgl. oben S. 109 die Beschreibung des Rigaer Epitaph).

Der Holzschnitt weicht stark ab sowohl vom neutestamentlichen Text (nicht der Anecht, sondern der Vater "gibt ihm einen Fingerreif an seine Hand"; statt des gemästeten Kalbes ein Lamm; die Szene spielt nicht auf dem Lande. sondern am Stadttor), als auch von allen zeitgenössischen Darstellungen (Dürer, Heinr. Bosch u. a., sie zeigen ausnahmslos den Sohn in der Fremde), und stimmt andererseits so ausgesprochen mit dem Spiel des

<sup>1)</sup> Natürlich so, und nicht wie Milchsack in seiner Einführung (S.VI) sagt, "der ältere Sohn, der grollend zusieht".

Waldis überein<sup>1</sup>), daß wir in dieser sonst etwas unbeholsenen Zeichnung (beachte, wie verzeichnet das rechte Auge des Vaters sit) ein volkstümliches und sehr wirkungsvolles Denkmal der irühen Resormationsgeschichte Livlands sehen dürsen, auch wenn — was wahrscheinlich ist — der Stock nicht in Livland und kaum von einem Livländer geschnitten sein wird. Es ist bei den vielen Reisen, die Waldis unternommen hatte, immerhin aber wohl möglich, daß er den Druck seines Spieles überwacht hat, und der Schnitt nach seinen Angaben gezeichnet worden ist<sup>2</sup>).

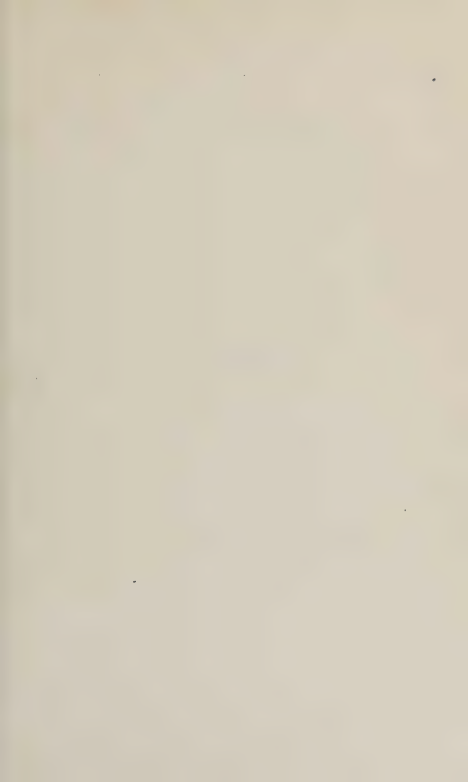
Will man die Reformationszeit verstehen, so muß man den Sinn für die ursprüngliche Lebhaftigkeit jener erregten Jahre gewonnen haben; wem dies gegeben ist, den faßt stets aufs Neue tiese Ehrsurcht vor der durchschlagenden Araft jener evangelischen Botschaft. Diese Kraft ist auch in der Reformationsgeschichte

Livlands zu spüren.

"Szo swiget still und hört groit wunder, Wo sick godt holt tegen den sunder" (1548f.).

<sup>1)</sup> Die ausgezeichnete Photographic aus Wolfenbüttel zeigt beutlich, daß der Holzstod neu gewesen sein muß. Er ist gewiß nach der Dichtung und für die Dichtung geschnitten.

<sup>2)</sup> Es hat sich ein Valencienner Bühnenbild aus dem Jahre 1547 erhalten (abgebildet bei Alfr. Rohde, "Passionsbild und Passionsbühne", Berlin 1926, Abb. 1). Die Passionsbühne kannte keinen Dekorationswechsel, und jenes Bühnenbild zeigt die Ausstattungen für die verschiedenen Szenen gleichzeitig nebeneinander. Bei Begegnungsszenen (z. B. Maria und Clisabeth, Jüngling zu Nain, Einzug Jesu in Jerusalem und sonst traten die Schauspieler eben ans Tor. Vielleicht ist unser Holzschnitt vom Bühnenbild beeinflußt. Das Stück ist ja ein Spiel.













BR

300 Pohrt, 0.

. V5

Reformations-Nr.145 geshcichte Livlands.

BR

300

Pohrt, O.

. V5

Reformations-Nr.145 geschichte Livlands.

| DATE<br>LOANED | BORROWER'S NAME | RETURNED |
|----------------|-----------------|----------|
| JAN 10 77      | BINDERY         |          |
|                |                 |          |
|                |                 |          |
|                |                 |          |



